

قرن ۱۴ ۱۹ ۱۱ ۱۰ ۹ ۸ ۶ ۵ ۴ ۳ ۲

1.40 1416



ن ونقع والبطرون محالتها في المسكاه عام وفوون مرزن بناره بناره بناره علام

دكتر على اكبر ولايتي

ولايتي، صلى اكبر، ١٣٧٣ -

فرهنگ و تمدن اسلامی / مؤلف هلی اکبر ولایتی؛ تدوین نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها، مرکز برنامهریزی و تدوین متون درسی. ـ قم: دفتر نشر ممارف، ۱۳۸۴.

ISBN: 964-8523-39-8

٥٨٠ ص. - قم: (دفتر نشر معارف؛ : مجموعه تاريخ؛ ٢٠)

كتابنامه: ص [٧٩٧] ـ ٧٨٠؛ همچنين بصورت زيرنويس

۱ \_ تمدن اسلامی. ۲ \_ فرهنگ اسلامی. الف \_ مرکز برنامه ریزی و تدون متون درسی، نهاد تمایندگی مقام مسطم رهبری در دانشگاهها. ب-عنوان

DS 49 / AO / OA 5 4



# فرهنگ و تمدن اسلامی

مؤلف: دكتر على اكبر ولايتى

تلوین: نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها

مرکز برنامهریزی و تدوین متون درسی

ناشو: دفتر نشر معارف ۱۸ ۷۷۴۵۰ ـ ۲۵۱ ۰

نوبت چاپ: چهارم، زمستان ۱۳۸۴

**حایخانه**: صدف

شمارگان: ۱۵۰۰۰ نسخه

قیمت: ۱۰۰۰ تومان

شایک: ۸ ـ ۲۹ ـ ۸۵۲۳ ـ ۹۶۴

#### كليه حقوق محفوظ مي باشد. مراكز يخش

قم: ١.خيابان شهداء \_كوچه ٣٢ \_ پلاك ٥ \_ تلفن و نمابر ٧٧٩٩٥١٥ \_ ٧. خيابان شهداء \_ روبروي دفتر مقام معظم رهبري تلفن ۷۷۳۵۲۵۱ نسابر ۷۷۲۲۷۵۷ تیران: خیابان انقلاب اسلامی \_ چهار راه کالج \_ بلاک ۷۹۱ \_ تلفن ۱۲۱۲ ۹۸۹ نسابر ۵۸۹۹ ۵۸۸ پست الکترونیک: E-mail: info@nashremaaref.ir ، نشانی اینترنت: www.nashremaaref.ir

## با قدردانی از همکارانی که در تولید این اثر نقش داشتهاند:

رفیس موتش قدوین دکتر ابراهیم کلانتری : معیر بژوهش: غلامحسین گرامی : معیر توره قاریخ و تمدن اصلامی: محمد نمیری : تارشفایس برفایه ریزی درسی: «کتر حسن ملکی ؛ هدیر اجرایی موتنز علی احمد عاشوری ؛ کارانطاسان ارزیابی، دکتر صادق آئینه و ند، بعقو ب جعفری ؛ هدوین؛ جو اد محفوظی تراه میازیدیدی لنائيج مصطفى رفيمان، جواد محفوظى نؤاد، سيدسعيد روحاني ا صحكه لايليء سيدمحمد مسجدى الصلاحات حيرالمملكاري على اصغر بالسلار، صالح ذارع ا فعوق شولني عبدالعظيم دعقان ا مسلوول صابحت ليلاولت: سيدعليرضا آل پس ا صهير تسوليد و للسيء عباس قياسميان ا صعير فرويع: مسمدعلي اخويان

> بخشی از هزینه های تألیف و آماده سازی این کتاب توسط دبیرخانه شورای حالی انقلاب فرهنگی پرداخت شده است.

## <u>پیشگفتار</u>

بن مایه فرهنگ و تمدن اسلامی بر تعالیم، سیره و سنت شخصیتی استوار است که در پایان قرن ششم میلادی قدم به عرصه خاکی نهاد. جستجو و دقت در مدارک تاریخی پانزده قرن قبل، بازگشت به سرزمین مکّه و توجه به سنگلاخهای کوچهها و آمد و شد مردم قبیلهای آن، انسان آرام و متفکری را نشان می دهد که از نیمروز زندگی گذشته و اغلب اوقات عبایش را روی شانههایش انداخته، چپیهاش را روی صورت کشیده، گاهی به آرامی و زمانی به سرعت قدم برمی دارد، به عابرین و صحنههای شلوغ و پر سر و صدای اطراف بی توجه و در افکارش غوطه ور است. با این حال هیچگاه از پاسخ دادن به سلام پائین ترین افراد یا ادای کلمهای مهرآمیز به اطفالی که علاقه دارند در اطرافش جمع شوند، غافل نیست. با آن که دشواریها، فراز و نشیبهای طاقتسوز و ابعادی از مشکلات پیش روی اوست، چنان مصمم، کوشا، استوار و پاکدامن است که حتی بدخواهان و دشمنانش او را لقب افتخارآمیز «امین» داده اند. و اراده آهنین و همت والای او در راه آشنایی و پیوند همهٔ مردم با یگانه هستی بخش را مثال می زنند.

در پگاه قرن هفتم و آغاز اتصالش به افق مبین و جرقههای پیاپی مکاشفه و قرار گرفتن در شعاع وحی، یگانه پیام جهانیاش ـ توحید ـ را با سخن از قلم و آگاهی، آغاز کرد. هدفمندی حیات، برابری انسانها در خلقت و در پیشگاه الاهی و بطلان تفاخرات قومی و نژادی و نفی امتیازها، جلوههایی از همان پیام جهانی، در سراسر سلوک ۲۳ سالهاش بود.

به جریان انداختن زندگی با همه ی ابعاد و انواع فعالیت هایش بر پایه عدالت و بر حسب ضابطه ای معنوی \_ عشق به خدا \_ و معیارهای اخلاقی و مبتنی بر تقوای الاهی و خشیت او جل جلاله، جزئی از برنامه ی تمدن ساز مکتب او بود. همکاری در مورد نیکی و تقوا، دوستی و محبت بر یکدیگر، ظلم نکردن و ظلم نپذیرفتن، احترام به خون، ناموس و دارایی دیگران، فرو خوردن خشم، گذشت از مردم، وفای به عهد چه در پیمانهای فردی و چه در قراردادهای اجتماعی و بین المللی، تکیه بر خردورزی و اندیشه و پاس داشت علم، عالمان و متعلمان و تشویق و ترغیب به کسب دانش چه در مورد دین و احکام آن و چه در مورد قوانین حاکم بر هستی و خواص ماده، و توانایی های موجود در مورد دین و احکام آن و چه در مورد قوانین حاکم بر هستی و خواص ماده، و توانایی های موجود در همه و اسمان ها و زمین؛ توجه به هنر و زیبائی های تعالی بخش موجود در جهان هستی و زندگی بشر، همه و همه ابعاد و جلوه هایی از ارزش ها و اصول فرهنگی و تمدنی او بود. تمدنی که به اعتراف همه عالمان

مسلمان و بسیاری از دانشمندان غیرمسلمان سالها چون چراغی فروزان، فرا راه زندگی انسانها درخشید.
نگاشته پیش رو که به قلم استاد گرانقدر جناب آقای دکتر علی اکبر ولایتی و بر اساس سرفصل
درس تاریخ و تمدن اسلامی نگاشته شده است، در صدد است تا با ارائه گزارشی مستند و متقن از
نحوه شکلگیری تمدن اسلامی و فراز و فرودهای آن ـ که بر پایه منطقی قابل درک و بیانشدنی
استوار است ـ زمینههای بیداری، خودباوری، و خیزش در میان دانشجویان و دیگر نسلهای
فرهیخته کشور را فراهم آورد.

کتاب دارای یک مقدمه، و یازده بخش اصلی است. نگارنده تلاش کرده است در مقدمه کتاب، دورنمایی از کلیات مباحث را بیان نماید. بخش اوّل بعد از تعریف تمدن و فرهنگ به عوامل اعتلا و انحطاط تمدنها، به رابطه اخلاق، فرهنگ، تمدن و قانون بپردازد بخش دوّم به زمینههای شکل گیری تمدن اسلامی و تاریخ نگارش در تمدن اسلامی پرداخته است، بخش سوم با عنوان شکوفایی علوم در تمدن اسلامی به نقش مسلمانان در علومی چون ریـاضیات، نـجوم، فـیزیک و مكانيك، طب، كيميا، فلسفه، منطق، جغرافيا و ادبيات قرائت، تفسير، حديث، فقه و اصول، كالام و تصوف اختصاص یافته، و بخش چهارم به سازمانهای اداری و اجتماعی تمدن اسلامی و ابعاد مختلف آن پرداخته است و بخش پنجم به جایگاه هنر در تمدن اسلامی پرداخته است. بخش ششم به تأثیر تمدن اسلامی در تمدن غربی در حوزههایی چون نقاشی، موسیقی و معماری پرداخته است. و بخش هفتم تحت عنوان علل بیرونی و درونی رکود تمدن اسلامی به عواملی چون جنگهای صلیبی، ظهور مغولان، سقوط اندلس، استبداد، دنیاگرایی، تحول و دور شدن از اسلام راستین پرداخته است. بخش هشتم با عنوان، خیزش و اقتدار مجدد جهان اسلام به ابعادی چند از مناسبات خارجی و داخلی فرهنگ و تمدن اسلامی در دوره صفوی پرداخته است و بخش نهم با عنوان علل متأخر رکود فرهنگ و تمدن اسلامی به موضوعاتی چون استعمار کهنه، علل پیدایش استعمار، استعمار در آسیا و خاورمیانه، استعمار نو، شرکتهای چندملیتی و نهادهای بینالمللی و موضوع جهانی شدن و پیامدهای آن پرداخته است. بخش دهم به موضوع بیداری اسلامی و زمینهها و نشانههای آن پرداخته است و بخش یازدهم به نقد تمدن غرب پرداخته است. مرکز برنامهریزی و تدوین متون درسی با تشکر از نگارنده بزرگوار جناب آقای دکتر ولایتی امیدوار است از نظرات و پیشنهادات صاحب نظران، اساتید و دانشجویان عزیز در برطرف کردن کاستیها و جبران ضعفهای کتاب بهرهمند گردد.

نهاد نمایندگی مقام مص<u>ظ</u>م رهبری در دانشگاهها مرکز برنامهریزی و تلوین متون درسی گروه تاریخ و تم**دن اس**لامی

## فهرست

| ))                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| بخش اول: كليات                                                                      |
| ۱. بنیادهای مفهومی و زمینههای تاریخی۱                                               |
| تعاریف                                                                              |
| ارتباط تمدن با فرهنگ                                                                |
| عوامل مؤثر در زایش و اعتلای تمدنها                                                  |
| عوامل و علل زوال و انحطاط تمدنها                                                    |
| اخلاق، فرهنگ، تمدن و قانون                                                          |
| ۲. چکیدهای از تاریخ و فرهنگ اسلام از عصر دعوت تا دورهٔ فتوح۲                        |
| بخش دوم: زمینههای شبکلگیری تمدن اسلامی                                              |
| ۱. جایگاه علم و دانش در اسلام۱                                                      |
| گذری ب تاریخ نگارش در فرهنگ و تمدن اسلامی ۲۶۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰    |
| ۲. انتقال علوم و جذب دانشمندان به جهان اسلام ۲۷۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| آر نیفت ت جمه                                                                       |
| ۴. مراکز علمی در تمدن اسلامی ۴۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                  |
| بخش سبوم: شبکوفایی علوم در تمدن اسبلامی                                             |
| طبقه بندی علوم ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                |

## ۶ 🗆 فرهنگ و تمدن اسلامی

|    | الف) علوم غيراسلامي                               |
|----|---------------------------------------------------|
|    |                                                   |
| ٣٧ | ۱. ریاضیات                                        |
| 40 | ۲. نجوم                                           |
| 47 | ۳. فیزیک و مکانیک۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۴۴ | ۴. طب ۴                                           |
| ۴٧ | ۵. کیمیا                                          |
| 49 | ع فلسفه                                           |
| ۵۳ | ٧. منطق٧                                          |
|    | ۸. تاریخ و تاریخنگاری۸. تاریخ و تاریخنگاری        |
|    | ٩. جغرافيا                                        |
|    | ۱۰. ادبیات                                        |
| ۶١ | الف) ادبیات عربی                                  |
| ۶۲ | ب) ادبیات فارسی                                   |
|    | ج) ادبیات ترکی                                    |
| ۶۵ | ب) علوم اسلامی                                    |
| ۶۵ | ۱. قرائت۱                                         |
|    | ۲. تفسیر                                          |
|    | ٣. حدیث                                           |
|    | ۴ ' ع. فقه نقه                                    |
|    | ۵. اصول ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰     |
|    | ۶. کلام                                           |
| ۸٣ | ٧. تصوف، عرفان و فتوت ،                           |
|    |                                                   |
|    | بخش چهارم: سازمانهای اداری و اجتماعی تمدن اسلامی  |
| ۹۵ | ۱. دیوان ۲۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰  |
| 95 | دیوان خراج یا استیفاه                             |
|    | ديوان بريد: ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، |

| ٧         |       | ہرست      | م                                                                                                    |
|-----------|-------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 937       |       |           | ديوان انشا:                                                                                          |
| ٦٧        | •••   | • • • • • | ديوان جِيش:                                                                                          |
| ٩٧        | • • • |           | ديمان بيتالمال                                                                                       |
| ٨P        | • • • |           | ديوان بيت المال:                                                                                     |
|           |       |           | ئ خراج                                                                                               |
| ١٠٠       | ٠.    |           |                                                                                                      |
|           |       |           |                                                                                                      |
|           |       |           | بخش پنجم: هنر در تمدن اسلامی                                                                         |
| 101       | ۳     |           | . معماری، نقاشی، خطاطی، صنایع مستظرفه                                                                |
|           |       |           | ۱. علم موسیقی                                                                                        |
|           |       |           |                                                                                                      |
|           |       |           | بخش ششم: تأثير تمدن اسلامي در تمدن غربي                                                              |
| 11        | ۹.,   | • • • • • | ۱. تأثیر علوم عقلی، فلسفهٔ اسلامی و علوم الاهی در تمدن غرب ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰       |
| ۱۲        | ٠.,   |           | ۲. تأثیر پزشکی اسلامی در تمدن غرب ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                |
| ۱۲        | ١     |           | ۱. تاثیر پرسخی اسلامی در تمدن غرب ۳۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                              |
| 14        | ۲ .   |           | ۳. تاثیر ریاضیات اسلامی در نمدن عرب ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                            |
| 141       | ٠ - · |           | ۴. تأثیر دانش ستاره شناسی اسلامی در تمدن غرب ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                     |
| ``<br>\~/ | ` ••  |           | ۵. تأثیر جغرافیای اسلامی در تمدن غرب ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                           |
| 116       |       | • • • • • | ۶ هنرهای اسلامی و نفوذ آن در اروپا                                                                   |
| 11.       | ٠.,   |           | ر هنرهای اسادمی و توانی در نقاشی های غرب نقاشی ملل اسالامی در نقاشی های غرب                          |
| ) \ ' c   | • •   | • • • • • | تأثیر موسیقی اسلامی در موسیقی غرب نامیسی موسیقی اسلامی در موسیقی غرب                                 |
| 171       | • • • | • • • • • | نامیر موسیعی اسالامی در معماری ازوپا سر معماری اندوذ و تأثیر معماری اسالامی در معماری ازوپا سر ویاند |
|           |       |           |                                                                                                      |
|           |       | (         | بخش هفتم: علل بیرونی و درونی رکود تمدن اسلامی                                                        |
| 1 1 Y     | •••   | • • • • > |                                                                                                      |
|           |       | -         |                                                                                                      |
|           |       | * * * * * | F F F F F F F F F F F F F F F F F F F                                                                |
|           |       |           |                                                                                                      |
|           | ٠     | ••••      | حملهٔ مغولان و پیامدهای ان ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                      |
|           |       |           |                                                                                                      |

## ۸ 🛭 فرهنگ و تمدن اسلامی

|         | پیشروی مغولان ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 14      | جانشینان چنگیز و ادامهٔ یورش به جهان اسلام                                         |
|         | پایان پیشرویهای مغولان و تشکیل دولت ایلخانی                                        |
| 147     | بررسی وضع فرهنگی و تمدنی اسلامی در دورهٔ مغولان                                    |
| 144     | ٣. سقوط اندلس                                                                      |
| 144     | اندلس هنگام فتح مسلمانان                                                           |
| ١۴٣     | فتح اندلس به دست مسلمانان                                                          |
| 144     | تاریخ سیاسی اندلس در دوران حکومت اسلامی                                            |
| ۱۴۵     | بررسی وضعیت فرهنگی و علمی اندلس                                                    |
| 148     | علل سقوط اندلس به دست مسیحیان                                                      |
| 149     | نتیجه گیری                                                                         |
| ١۵٠     | ب) علل درونی                                                                       |
| ١۵٠     | ۱. استبداد                                                                         |
| ١۵٠     | غریف استبداد                                                                       |
| 161     | مَنشَأُ استبداد در کشورهای اسلامی                                                  |
| ١۵٢     | پیامدهای استبداد                                                                   |
| ۱۵۳     | استبداد در جوامع اسلامی                                                            |
| ١٥٢     | ۲. دنیاگرایی، تحجر و دور شدن از اسلام راستین ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 104     | الف) دنیاگرایی                                                                     |
| 108     | ب). تحجر                                                                           |
| ۱۵۷     | ج) جریانهای عقلی و عقلگریز در جهان اسلام                                           |
|         |                                                                                    |
| ١.٨٥    | بخش هشتم: خيزش؛ اقتدار مجدد جهان اسلام                                             |
| ۱۸۹     | ۱. صفویان ۱                                                                        |
| 161     | الف) روند شکل گیری:                                                                |
| ******* | ب) تشکیل دولت صفوی:                                                                |
| ******  | ج) مرحلهٔ تثبیت:                                                                   |

| 181                  | د) عصر اقتدار:                                                       |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                      | مناسبات خارجی                                                        |
|                      | فرهنگ و تمدن در دورهٔ صفوی                                           |
|                      | ادبیات                                                               |
|                      | مدرسه و علوم                                                         |
|                      | معماری محمد در                   |
|                      | نساجی و فرش بافی                                                     |
|                      | تسلیحات نظامی                                                        |
|                      | نظام اداری صفویان                                                    |
| ١۶٨                  |                                                                      |
| 189                  | ۱. عثمانیان                                                          |
| 159                  | عثمانی، از امارت تا امپراتوری                                        |
| \YY                  | ۳. گور کافیات                                                        |
| ١٧٨                  | تا، بخ سیاسہ ،                                                       |
| 179                  | وابط گورکانیان با صفوبان                                             |
| ١٨٠                  | وابط گورکانیان با دول اروپایی ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰    |
| 1/1                  | ساختار اداری بسیاسی گورکانیان ۰۰۰۰۰۰۰۰                               |
| 1AT                  | الدر أرس فالرين وموجود ومعروب ومعروب                                 |
| 377                  | ر در هند ۱۰۱۰ منقش آنان در هند ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 140                  | عارفان مستمان و تعس ۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰            |
| N 1                  | •                                                                    |
| فرهنگ و تمدن استلامی | بخش نهم: علل متأخر ركود                                              |
| 191                  | ۱۰ استعمار کهنه و نو                                                 |
| 191                  | استعمار کهنه و نو ۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                 |
| 197                  | مفهوم و تاریخچهٔ استعمار ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰        |
| 194                  | علل پیدایش استعمار ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰              |
|                      | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                |

| 190        | استعمار در خاورمیانه و خلیج فارس ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰              |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 197        | استعمار نو                                                                         |
|            | شرکتهای چندملیتی .۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                              |
| 199        | نهادهای مالی بینالمللی ،۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                        |
| Y00        | جهانی شدن و پیامدهای آن ۴۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                       |
| <u>Yo1</u> | ۱. شرق شناسی                                                                       |
| ۲۰۸        | ۲. صهیونیسم                                                                        |
|            | بخش دهم: بیداری اسلامی                                                             |
| ۲۱۷        | ۱. بیداری اسلامی در جهان عرب ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                   |
| 777        | ۲. بیداری اسلامی در ایران ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                    |
|            | بخش يازدهم: نقد تمدن غرب                                                           |
| ۲۵۵        | ۱. نقد تمدن غرب از دیدگاه غربیان ۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰             |
| 751        | ۲. نقد تمدن غرب از دیدگاه متفکران ایرانی و عرب ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
|            |                                                                                    |

منابع و مآخذ

۱۰ 🗀 فرهنگ و تمدن اسلامی

#### مقدمه

از زمانهای دور، یکی از دغدغههای همیشگیام، به عنوان یک مسلمان ایرانی، هویت فرهنگی و تمدّنی اسلام و ایران بود. از اینرو هر کجا احتمال میدادم که ممکن است گمشدهٔ خویش را بیابم با اشتیاق به آن سو میشتافتم. اگر سخنرانی بود، میشنیدم و اگر کتاب و مقالهای بود، میخواندم و انصاف را که به تدریج دریافتم به امّت و ملّت ما و فرهنگ و تمدّنش با سوءنیّت بیگانگان و رخوت خودیها، ظلمی عظیم شده است.

از یک سو بیگانگان فضایل مسلمین را انکار و از سوی دیگر مسلمانان در ثبت و ضبط و عرضهٔ دستاوردهای علمی و فرهنگی خویش تسامح کردند و در نتیجه این باور غلط جهانی، حتی در بین مسلمانان و ایرانیان، به وجود آمد که فرنگیان تافتهای جدابافته در خلقت هستند و از یک هوش و استعداد استثنایی برخوردارند که دیگر ملل، از جمله مسلمانان، از آن بیبهرهاند. از یونان قدیم تا ژم و رئسانس، همواره آنها پیشتاز و مولّد، و شرقیان و مسلمانان دنباله رو و مصرف کننده بودهاند.

نتیجهٔ عملی چنین باور فراگیری که از حدود دو سدهٔ پیش تا کنون تبلیغ می شده، این بوده است که سعی بیهوده نکنیم و سرنوشت محتوم خود را به عنوان انسانهای درجه چندم با همهٔ تبعات سیاسی و فرهنگی آن بیذیریم! به این ترتیب ملاحظه می شود که هوشیاری شیطنت آمیز سلطه جویان غربی و غفلت ما به مرور موجب پیدایش باورهایی در مردم ما شده که باید آنها را نوعی صفات ثانویه به شمار آورد و آن اینکه: «سعی بیهوده نکنیم! ما را نرسد که در آرزوی قلّههای رفیع علم و معرفت باشیم، بلکه باید به همین حدّی که در ازل قسمت ما کرده اند رضایت دهیم». ا

برای هر صاحب درد متعهدی غمی جانکاه تر از این نیست که این چنین، اعتبار عقیدتی و قومیاش لگدمال شود. از همان زمانی که سرزمینهای اسلامی و شرقی مورد تهاجم نظامی وفرهنگی «مغرب زمین» قرار گرفت و تبلیغ و ترویج و نهادینه کردن این گونه باورها که مصداق بارز استعمار بود ـ آغاز شد، بزرگانی برخاستند و بانگ بیداری مشرق زمین و مسلمانان را سردادند و در برابر برتری طلبیهای فرهنگی و تمدنی «فرنگیان» بر طبل بیداری اسلامی در «مشرق زمین»

کوفتند. ۲

امواج بیداری اسلامی از دویست سال پیش تاکنون هر روز بلندتر و گستردهتر شده است. مهم ترین دستاورد این حرکت تاریخی، بازگرداندن تدریجی خودباوری به جهان اسلام بود؛ به گونهای که امروز با وجود توسعه و تعمیق تبلیغات صوتی، تصویری و الکترونیکی، مدّعای قدیمی برتری غرب، اثر کمتری بر ملّتهای مسلمان و مشرق دارد. امروز، مشت سحرهٔ فراعنهٔ زمان ما باز شده و حنای آنها دیگر رنگی ندارد. لیکن این مصون سازی بیش از اینکه علمی باشد، سیاسی است. همان گونه که جریان اولیه و معکوس استعمار فرهنگی نیز به دنبال استعمار سیاسی و به مقصد استثمار اقتصادی بوده است.

بنابراین، باید از زمینهسازی بیدارگران پیشتاز سیاسی و فرهنگی استفاده و در عین حال زمینههای بازگرداندن خودباوری علمی و معرفتی نیز فراهم میشد. برای نیل به این هدف برخی از بزرگان کوششهای ارزندهای کردند. کندوکاو در این حوزه نشان میدهد که در آغاز راه هستیم و تا رسیدن به مقصود فاصلهٔ زیادی داریم، اما بی تردید حرکت آغاز شده است.

ما نیز تلاش کردیم به سهم خود قدمی برداریم، امیدواریم قرین توفیق باشد. چهار مجلد کتاب پویایی فرهنگ و تمدن اسلام و ایران، که تاکنون منتشر شده است، حاصل بخشی از این تلاش است و کتاب پیش رو با عنوان تاریخ و تمدن اسلامی، خلاصهای از مباحث مهم آن چهار جلد است که بر اساس سرفصلهای دو واحد درس عمومی دانشگاهها، تنظیم شده است.

بررسی تاریخ اسلام نشان میدهد که فرهنگ و تمدن اسلامی مسیری مضبوط و مراحلی دقیق دارد و بر پایهٔ منطقی قابل درک و بیان شدنی شکل گرفته که احتمالاً تبلور همان فلسفهٔ تاریخ است که تاریخ تکرار می شود و اگر منحنی آن را رسم کنیم، شاید در چند سده و چند هزاره به نقاط مشابه و تقریباً قابل انطباق برسیم.

عناوین اصلی این مراحل عبارتست از:

مرحله اول: عصر دعوت یا آغاز حرکت تاریخ و فرهنگ تمدن اسلامی.

مرحلهٔ دوم: عصر تشکیل حکومت اسلامی در یثرب و پایه گذاری نمادین مدنیت اسلامی مرحلهٔ دوم: عصر گسترش اسلام در جزیرةالعرب و در جهان متمدّن آن روزگار، شاملِ بینالنهرین، ایران، روم، مصر، حبشه، هند، ماوراءالنهر، چین و ماچین، شمال افریقا و سرانجام جنوب اروپا،

مرحلة چهارم: عصر مجاور شدن فرهنگ و تمدن نوپای اسلامی با تمدنهای کهن جهان و کوشش برای شناخت و انتقال آن تمدنها به حوزهٔ تمدن اسلامی از طریق ترجمه، تأسیس کتابخانهها و مدارس و جذب مغزهای متفکر به مراکز علمی و آموزشی جهان اسلام.

مرحلة پنجم: عصر خودجوشي تمدن اسلامي.

مرحلهٔ ششم: عصر شکوفایی فرهنگ عمیق اسلامی و ادبیات عرفانی.

مرحلة هفتم: عصر هنر و معماري

مرحلهٔ هشتم: عصر رکود تمدن اسلامی یا عصری که صلیبیان و مغولان با قساوتها و بی رحمیهای بی سابقه شان روح ناامیدی را در فرهنگ اسلامی دمیده و با تخریب شهرها، اساس مدنیت مسلمانان را متزلزل کردند.

مرحلهٔ نهم: خيزش مجدّد جهان اسلام.

مرحلهٔ دهم: هجوم استعمار و آغاز دومین دورهٔ رکود یا عصر استحاله فرهنگی مسلمانان؛ تهاجمی که به منزلهٔ یک شوک الکتریکی بر مراکز عصبی جهان اسلام بود. صرفنظر از عوارض آن یورش، این شوک، موجب پدید آمدن امواجی حیاتی شد که بعدها پدید آورندهٔ یک سلسله حرکات پیوستهٔ تاریخی در عرض جغرافیای اسلامی گردید که از آن به بیداری اسلامی تعبیر مسکنیم؛ بیداری اسلامی یا دعوت برای بازگشت به اسلام،

## مرحلة ١: بيداري اسلامي

بر حسب اینکه از چه زاویهای به این پدیده بنگریم، تفسیر و تحلیل ما تفاوت میکند. از این رو اندیشمندان، این پدیدهٔ به خود آمدن مسلمانان را با عناوینی گوناگون نامگذاری کردهاند و نوع برداشت آنها را می توان در قالب برخی از اصطالاحات ذیل نامگذاری کرد:

اصلاح طلبی، سلفی گری، بازگشت به خویش، خرافه ستیزی، نوگرایی، مقابله با استعمار، وحدت مسلمین، ... و بیداری اسلامی،

گزینش اصطلاح بیداری اسلامی و اختصاص یک فصل مهم به این مبحث، به دلیل جامعیت بیشتر این کلمه و سنخیت آن با دیگر فصول است. نکتهٔ دیگری که اهمیتش از این نامگذاری بیشتر است، شاید کشف نوعی همانندی بین مراحل گوناگون تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی در دورهٔ اول و پیش از حملهٔ مغولان و عصر بیداری اسلامی در دورهٔ معاصر باشد. گویی که سیر منحنی فرهنگ و تمدن اسلامی تکرار میشود و این وضعیت یادآور نوعی از فلسفهٔ تاریخ است که: «تاریخ جز تکرار وقایع نیست»؛ و یا اینکه در اسلام، این ظرفیت بالقوهٔ احیا و بازسازی از درون وجود دارد و شاهد این مدعا سرنوشت اسلام در عصر حاضر است که به اقرار همهٔ ناظران خودی و بیگانه، پرجاذبه ترین دین برای همهٔ ملل و اقوام جهان است و سرعت پیشرفت آن قابل مقایسه با هیچیک از دیگر ادیان جهان نیست. از این پدیده می توان نتیجه گیری کرد که این دین، همچنان زنده است و همچون دیگر

موجودات زنده، قدرت پالایش از درون، ترمیم عناصر پوسیده، دفع مواد فاسد و یا فاسدکننده، دفاع در برابر تهاجم عناصر بیگانهٔ موذی و مضر و رشد و بالندگی و از قوه به فعل درآوردن ظرفیتهای موجود را دارد.

آغاز بیداری اسلامی همچون اصل اسلام با دعوت از مردم آغاز میگردد، که چنین شد؛ امیر عبدالقادر، سیدجمال الدین اسدآبادی، شیخ محمد عبده، سیداحمد خان، شیخ فضل آلله نوری، عبدالرحمان کواکبی، شیخ شامل، رشید رضا، علامه اقبال لاهوری، سیدحسن مدرس، حسن البناء، سید قطب، ابوالاعلا مودودی، سید محسن امین جبل عاملی... و سرانجام امام خمینی همگی مردم را به بازگشت و احیای اسلام دعوت کردند و مردم هم این دعوت را پذیرفتند و دسته دسته از ملل اسلامی، دوباره با اسلام بیعت کردند. نتیجهٔ آن دعوت خواص و این پذیرش عمومی مردم، شکلگیری یک نهضت فراگیر احیای دین و ارزشهای دینی در سراسر جهان اسلام شد.

جست وجو در تاریخ معاصر و نگاهی به دقایقی که در زمان ما اتفاق می افتد، کاملاً این واقعیت را آشکار می کند که هیچ کشور اسلامی نیست، مگر اینکه در آن ردپایی از بیداری اسلامی یا نهضت بازگشت به اسلام باشد. چنین واقعیتی حکایت از کامیابی چشمگیر، در نخستین مرحله از نوزایی (رنسانس) اسلامی می کند. اهمیت این مرحله به قدری است که امروز طمع کنندگان به سرزمینهای اسلامی و میراث خواران استعمار کهن، با ردای جدید «حمایت از حقوق بشر» و «دفاع از صلح و امنیت و دموکراسی» تحت پوشش تئوری «برخورد تمدنها»، کمر به نابودی آن بسته و پس از فروپاشی شوروی، با همهٔ توان نظامی خویش، در برابر مسلمانان صف آرایی نمودهاند.

## مرحلة ٢: تشكيل حكومت اسلامي

بر اساس تقسیم بندی اولیه، مرحلهٔ بعدی، پس از عصر دعوت (بازگشت به اسلام)، تشکیل حکومت اسلامی است. در هر دو عرصهٔ تسنن و تشیّع تلاشهای تئوریک و عملی برای تشکیل حکومت اسلامی با قوت آغاز شد. در جهان تسنن دعوت به بازگرداندن عنصر خلافت، به عنوان محور تشکیل حکومت اسلامی، توسط متفکران مختلفی مطرح گردید؛ رشید رضا از پایه گذاران تفکر سلفی، موضوع خلافت را به صورت جدی مطرح کرد. در این زمینه، پیشنهاد عملی وی، تشکیل حکومت سراسری اسلامی به مرکزیت موصل و بیعت با «امام هادی»، امام زیدی یمن (در عصری که رشیدرضا زندگی میکرد)، به عنوان خلیفهٔ مسلمانان بود.

در حوزهٔ تشیع، آیتالله نائینی تشکیل حکومت اسلامی در عصر جدید را تئوریزه کرد و آن را در کتابی با نام تنیه الامة و تنزیه السله منتشر کرد و امام خمینی با طرح موضوع ولایت فقیه شکل امروزین تئوری حکومت اسلامی را مطرح ساخت.

بخش دوم از این مرحله، تشکیل حکومت اسلامی است. در شمال نیجریه عثمان دان فُودیو در آغاز سدهٔ نوزدهم میلادی، یک حکومت اسلامی تأسیس کرد که نزدیک به صد سال ادامه یافت. در حوزهٔ تسنن، اقدامهای موفق و نیمه موفق دیگری نیز صورت گرفت. در سودان، حسن ترابی از گروه اخوان المسلمین به عنوان نظریه پرداز تشکیل حکومت اسلامی، به کمک حسن عمرالبشیر حکومت سکولار جعفر نُمیری را سرنگون کرد و در آن کشور، حکومت اسلامی با داعیهٔ واو اعلام شریعت»، ایجاد کرد. در ترکیه، نجم الدین اربکان، حزب رستگاری ملی (رفاه) را، با داعیهٔ واو اعلام نشدهٔ (از ترس ژنرالهای ارتش) حکومت اسلامی، تأسیس کرد که با کوشش بسیار و تغییر تاکتیکهای مکرر، سرانجام یک حکومت ائتلافی با خانم تانسو چیللر به وجود آورد که از بارزترین نمادهای آن، بازگرداندن حجاب خانمها، تشکیل نماز جماعت در ادارات و توسعهٔ مدارس امام خطیب بود.

در الجزایر، جبههٔ نجات اسلامی، به رهبری عباس مدنی، برای تأسیس حکومت اسلامی شکلگرفت و به سرعت گسترش یافت؛ به گونهای که در انتخابات شهرداریها، در همهٔ شهرهای الجزایر، اکثریت آرای مردم را به دست آورد. در حوزهٔ تشیّع، آیتالله سیدعبدالحسین لاری، در اوایل سدهٔ بیستم میلادی حکومت اسلامی را بر مبنای ولایت فقیه در جنوب ایران تشکیل داد.

شاید بتوان تأسیس حکومت گیلان توسط میرزا کوچک خان جنگلی در چارچوب «حزب اتحاد اسلام» را با تسامح، یکی از نمونه های ناقص تأسیس حکومت اسلامی به شمار آورد.

اقدام ناقصی که در زمان ضیاءالحق در پاکستان برای تصویب «لایحهٔ شریعت» در مجلس پاکستان به عمل آمد و تغییر نام پاکستان به جمهوری اسلامی پاکستان، می تواند بخشی از کوششهای صورت گرفته برای تأسیس حکومت اسلامی به شمار آید.

سرانجام می توان از تشکیل حکومت جمهوری اسلامی ایران به عنوان بارزترین مصداق حکومت اسلامی در عصر ما نام برد.

#### مرحلة ٣: كسترش اسلام

مرحلهٔ سوم، که از همان سدهٔ اول هجری آغاز شد، به سرعت پیش رفت و در تجدید حیات اسلام در عصر جدید نیز تکرار شده است. پیشرفت سریع اسلام در امریکا، اروپا و افریقا در دهههای اخیر را میتوان از نمونههای بارز گسترش سریع اسلام، لیکن با نیازهای زمان ما به حساب آورد.

## مرحلهٔ ۴: تجدید بنای فرهنگ و تمدن اسلامی

فرهنگ اسلامی، در سایهٔ بیداری و خیزش مسلمانان، در حال بازسازی خویش است. با احیا و بازسازی فرهنگ اسلامی، مشت سحرهٔ «فراعنهٔ زمان» ما باز شده است. امروز دیگر ارزشهای وارداتی فرنگ نه تنها نزد فرهیختگان، بلکه نزد تودههای میلیونی مسلمانان رنگ باخته است و

مشعل داران فرهنگ اسلامی در برابر نظریه پردازان فرهنگی «فرنگ»، قد مردانگی علم کرده و با تکیه بر فرهنگ غنی اسلامی، تولیدات عقیدتی ـ فرهنگی عظیمی را موجب شدهاند. تألیفات گران سنگی چون: جاهلیت قرن بیستم از محمد قطب، آینده در قلمرو اسلام از سید قطب، فلسفهٔ ما و اقتصاد ما از آیتالله سیدمحمدباقر صدر، ماذاخسر العالم بانحطاط المسلمین از ابوالحسن ندوی، اصول فلسفه و دوش دالمی طباطبایی و آیتالله مطهری، نـمونههایی از نـظریه پردازی فـرهیختگان مسلمان در شکل دهی و دوباره سازی فرهنگ اسلامی است. کوشش برخی از ملتهای مسلمان در دستیابی به فناوریهای پیشرفته که گاه موجب وحشت استعمارگران غربی شده است، حکایت از طلوع مجدد تمدن اسلامی میکند.

با دقت در سیر تاریخی منحنی تمدن می توان چنین نتیجه گیری کرد که یک بار دیگر شاهد قدرت گیری و اعتلای مسلمانان و فرهنگ و تمدن اسلامی در آیندهٔ نه چندان دور خواهیم بود. ان شاءالله.

\*\* \*\* \*\*

بجاست از همهٔ کسانی که در مراحل گوناگون نگارش این کتاب به اینجانب کمک کردهاند: سرکار خانم مهناز مقدسی و آقایان؛ محمّدتقی انصاری، احمد تقیزاده، جواد حسن پور، سجاد راعی گلوجه، دکتر رحیم رئیسنیا، اکبر رمضانی، دکتر مقصود رنجبر، دکتر حسن زندیه، عبدالقادر سواری، اصغر صادقی یکتا، روزبه صدرآرا، دکتر عباس عراقچی، مسعود عرفانیان، فرید قاسملو، محمدحسن کاووسی عراقی، جواد کریمی، مهدی کریمی، دکتر رضا نظرآهاری و دکتر عباس ملکی قدردانی نمایم و همچنین از آقایان حجتالاسلام والمسلمین محسن قمی، ریاست محترم نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها و دکتر ابراهیم کلانتری رئیس و آقایان غلامحسین گرامی مدیر پژوهش و محمد نصیری مدیر گروه تاریخ و تمدن اسلامی و دیگر دستاندرکاران مرکز برنامهریزی و تدوین متون درسی، عمیقاً سپاسگذاری کنم و توفیق بیشتر همگان را از خداوند متعال آرزو نمایم.

امید است که صاحب نظران، اساتید و دانشجویان این درس، بر بنده و همکارانم منت نهاده، در رفع کاستیها و تصحیح اشتباهات احتمالی آن، ما را یاری نمایند.

و من الله التوفيق و عليه التكلان على اكبر ولايتى پاييز ١٣٨٣

## بخش اول

#### كليات

#### ۱. بنیادهای مفهومی و زمینههای تاریخی

از حدود سال ۶۱۰م، دین اسلام با دعوت پیامبر اسلام ﷺ در مکه پای به عرصهٔ وجود نهاد. اساس تاریخی \_مفهرمی دین اسلام را از این زمان می توان به دو مرحله تقسیم کرد مرحلهٔ دعوت و مرحلهٔ هجِرت پیامبر ﷺ به یثرب و تشکیل حکومت اسلامی ایس از تشکیل حکومت اسلامی، دین اسلام وارد دورهٔ گسترش خود شد. هم جواری اسلام با تمدنهای آن روز، یعنی ایران، روم و مـصر، زمـینهٔ ارتباط با این حوزههای تمدنی را فراهم آورد. پیامبر اسلام عَبِین پس از صلح حدیبیه، که باعث تثبیت حاکمیت اسلام در شبهجزیره شد، با ارسال نامه به سران کشورهای همسایه، امکان ارتباط مسلمانان با آنها را فراهم ساخت. این وضع پس از پیامبر، در زمان خلفای راشدین، عهد اموی و عهد عباسی نیز ادامه پیدا کرد و در اواسط عهد عباسی گسترهٔ اسلام در سه قارهٔ آسیا، افریقا و اروپا امتداد یافت. در این دوره، از نظر گسترهٔ جغرافیایی، این دین از شرق تا مرز چین امروزی؛ از غرب تا مراکش کنونی در غرب افریقا یعنی منتهی الیه غربی مسکونی آن زمان؛ از شمال تمامی منطقهٔ ماوراءالنهر و جنوب سیبری، بخش وسیعی از آسیای صغیر، تمام ساحل شرقی مدیترانه و کوههای پیرنه - حدفاصل اسپانیا و فرانسه - و از جنوب نیز مجمع الجزایر آسیای جنوب شرقی، جنوب شبه جزیرهٔ جفنا در سریلانکا و جنوب صحرای افریقا را شامل میشد. با انتشار اسلام در این گسترهٔ عظیم که دربرگیرندهٔ اقوام و زبانهای گوناگون بود، الفت و وحدت در میان مردمی حاکم شد که تا پیش از ظهور اسلام محدودهٔ جغرافیایی زندگی آنان صحنهٔ نبردها و جدالهای بی حاصل بود. ۱ دین اسلام زمینهٔ تضارب آرا و افکار بین تمدن اسلامی و فرهنگ و تمدنهای پیشین را فراهم ساخت. در مرحلهٔ بعد، «معارف اسلامی» بر محور قرآن مجید و با استفادهٔ بهینه از علوم و معارفی که در این سرزمینها پیش از ورود اسلام وجود داشت، پدید آمد. این پدیده از اواخر سدهٔ دوم هجری آغاز شد و اوج آن سدهٔ ششم

۱۰ برای آگاهی کلی در این زمینه نک: دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۸، ذیل «اسلام»،

بود («ادب» از سده (چهارم شکوفا شد و در سدههای پنجم و ششم و هفتم هجری به اوج رسید. «عرفان»، چه در شاخه عملی و چه در شاخه نظری، طی سدههای چهارم تا ششم هـجری، دورهٔ شکوفایی خود را گذرانید و تا سدهٔ نهم ادامه یافت. هنر نیز از سدههای پنجم و ششم رونق گرفت <sub>و تا</sub> سدههای دهم و یازدهم دورهٔ اوج خود را پشت سر گذاشت. ۱ از اواخر سدهٔ دهم و اوایل سدهٔ یازدهم، تمدن اسلامی از اوج و اعتلای خود فاصله گرفت و رو به افول گذاشت. این انحطاط بر اساس عواملی، که به عوامل بیرونی و درونی دستهبندی میشوند، صورت گرفت. به نظر بسیاری، ایـن انـحطاط می توانست اسباب نابودی بنیادهای تمدن اسلامی و سرانجام کمرنگشدن دین در جوامع اسلامی باشد؛ اما با رُویداد «بیداری اسلامی» معلوم شد که دوران انحطاط تنها دورهٔ فترت در مسیر تمدن سازی دین اسلام بوده است. بیداری اسلامی که نتیجهٔ سرخوردگی متفکران مسلمان از اندیشههای نوگرایانهٔ اروپا بود، با اندیشههای سیدجمال الدین اسدآبادی، شیخ محمد عبده، عبدالرحمان کواکبی و بسیاری دیگر، و بر پایهٔ «دعوت اسلامی» شکل گرفت. با دعوت دوباره به حفظ و پاسداری از ارزشهای اسلامی و مفاهیم قرآنی بار دیگر عصر دعوت آغاز شد. از این دوره به بعد، ما شاهد چندین نهضت برپایی حکومت اسلامی بودهایم که هدف آن نیل به کمال مطلق، یعنی همان كمال مطلق عهد پيامبر اكرم عَنْ در مدينه، بوده است. اين نهضتها سرانجام در كنار عوامل ديگر، زمینه ساز تشکیل حکومت اسلامی در ایران به رهبری امام خمینی ری شد. این نهضت فقط به یک کشور مسلمان یعنی ایران محدود نشد بلکه امروزه در دیگر کشورهای مسلمان، شاهد ظهور اسلامگرایانی هستیم که در پی احیای ارزشهای اسلامی و اجرای شریعت محمدی هستند.

#### تعاريف

برای بحث و بررسی فرهنگ و تمدن اسلامی، لازم است مفاهیم مهم این موضوع را تعریف کنیم. مهم ترین این مفاهیم «تمدن» است.

از نظر ساموئل هانتینگتون، اتمدن بالاترین گروهبندی فرهنگ و گسترده ترین سطح هویت فرهنگی به شمار میآید.) هنری لوکاس، تمدن را پدیدهای به هم تنیده می داند که همهٔ رویدادهای اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و حتی هنر و ادبیات را دربرمی گیرد. تدیگر دانشمند غربی، با پرداختن به «لفظ» تمدن، آن را واژهای برای توضیح مراحلی معین از تحول اجتماعی می داند. در مقابل، آرنوالا توین بی تمدن را حاصل نبوغ اقلیت نوآور، یعنی طبقهٔ ممتازی در جامعه که از هوش، ابتکار و نوآوری

۱. چرجی زیدان، تاریخ تمدن اسلام، ترجمهٔ هلی جواهر کلام، تهران، امیرکبیر، ۱۳۵۲ ش، ص ۱۵۰-۱۵۰ د م ۱۵۵-۵۵۱

ک. ساموئل هانتینگتون، نظریهٔ برخورد تمدنها، ترجمهٔ مجتبی امیری، تهران، ۱۳۷۴، ص ۴۷. ۳. هنری لوکاس، تاریخ تمدن، ترجمهٔ عبدالحسین آذرنگ، تهران، ۱۳۹۹ ش، ج ۱، ص ۷ و ۱۳.

برخوردارند، در سایهٔ تحولات و سیر تکامل جامعه می داند. ۱

تعریف آلفرد وبر نیز به نظر ویل دورانت نزدیک است. وبر تمدن را محصول دانش و فناوری میداند. دورانت بر آن است که وقتی فرهنگ عمومی به میزانی از رشد برسد، فکر کشاورزی بهوجود میآید؛ این نظر همانند نظر وبر، برگرفته از معنای لغوی/واژهٔ تـمدن بـه مـعنی شـهرنشینی است. به دنبال فکر کشاورزی و بر اثر تبادلات بازرگانی و ارتباط شهرها، مردم رشد عقلی می یابند [بر این اساس، سجایای اخلاقی و ویژگیهای نیک در میان ادمیان پدید می اید و کسی که اخلاق پسندیده و حُسن معاشرت داشته باشد متمدن به حساب میآید.

دانشمندان شرقی نیز، همانند غربیان، برداشت و تعریف خاص خود را از تمدن ارائه دادهاند. ابن خلدون تمدن را اجتماعی شدن انسان می داند اندیشمند دیگری تمدن را مجموعه ای از عوامل اخلاقی و مادی میداند که به جامعه فرصت میدهد، برای هر فردی از افراد خود، در هر مرحلهای از مراحل زندگی، از کودکی تا پیری، همکاری لازم را برای رشد به عمل آورد. <sup>۲</sup>

به طور کلی، این مفهوم اساسی را می توان چنین تعریف کرد: (تمدن، حاصل تعالی فرهنگ و پذیرش نظم لچتماعی است، یعنی خروج از مرحلهٔ بادیهنشینی و گامنهادن در شاهراه نهادینهشدن امور احتماعي

مفهوم مهم دیگری که باید در اینجا تعریف شود، مفهوم «فِرهنگ» است. اِفرهنگ مجموعهای از سنتها، باورها، آداب و اخلاق فردی یا خانوادگی اقوامی است که پایبندی ایشان بدین امور باعث تمایز آنها از دیگر اقوام و قبایل میشود. به عبارت دیگر، فرهنگ مجموعهٔ باورهای فرد یا گروهی خاص است و چون باورها ذهنیاند پس فرهنگ جنبهٔ عینی ندارد.

## ارتباط تمدن با فرهنگ

با وجود ارتباط فرهنگ و تمدن، این دو لازم و ملزوم یکدیگر نیستند. ممکن است که اعتلای فرهنگی موجب دستیابی جامعه به مدنیت شود؛ همچنین جامعه میتواند صرفاً بر پایهٔ اقتباس از تمدنی دیگر رشد کند و به تمدنی متکی شود که با تمدن مادر متفاوت است. در سوی دیگر، این نکته نیز درخور تأمل است که جامعهٔ غیرمتمدن می تواند برخوردار از فرهنگ باشد. مثلاً بومیان استرالیا و افریقا تمدئی ندارند، ولی دارای فرهنگ بومی خود، یعنی مجموعهای از باورها، آداب و رسوم هستند. بنابراین، اجتماعات بشری هر چند ابتدایی باشند از فرهنگ خاص خود بهرهمندند. ۳

۱ منیرالبعلبکی، موسوعة المورد، ج ۲۳ ص ۲۸.

۲- ویل دورانت، تاریخ تمدن: مشرق زمین، گاهوارهٔ تمدن، تهران، علمی و فرهنگی، ج ۱، ص ۵. ۳. محمدتقی جعفری، قرهنگ پیرو، قرهنگ پیشرو، تهران، ۱۳۷۳، ص ۱۳-۱۱.

### عوامل مؤثر در زایش و اعتلای تمدنها

عوامل متعددی در زایش و اعتلای تمدنها نقش دارند. یکی از این عوامل امنیت و آرامش، یعنی لم کان کاهش اضطرابها و دل مشغولیهاست. عامل دیگر، که درواقع روح اصلی هی تمدن است، گونهای از غرور و همبستگی ملی یا به تعبیر ابن خلدون، عصبیت است، عامل بعدی اصل همکاری و تعاون است تا گروهی هم نظر، بر اساس آن و با تکیه بر اخلاقیات بتوانند شالودهٔ تمدن را پیریزی کنند. در کنار این عوامل، اخلاق را نیز نباید نادیده انگاشت. تسامح به معنای تحمل، بردباری و صبوری؛ و نیز حفظ وحدت و یکپارچگی و دین از دیگر عوامل تمدن ساز به شمار می آیند.

در کنار این هفت مؤلفهٔ اصلی، از دو عامل دیگر نیز باید نام برد: رفاه نسبی و فشار اقتصادی و اجتماعی. عامل نخست می تواند برای هر جامعهای زیرساخت یک تمدن باشد نه با دست یابی بدان، شرایط بروز و آشکارشدن تواناییها هموار می گردد، و عامل دوم این ویژگی را دارد که نیاز جامعه را عیان ساخته، افراد را گرد یک محور قرار می دهد و، بدین ترتیب، شرایط را برای زایش یا اعتلای نمدن فراهم می کند، ۱

## عوامل و علل زوال و انحطاط تمدنها

برخی صاحبنظران معتقدند که هر تمدنی در طول حیات خود مراحلی را طی میکند. دورانت بر آن است که مردمان هر بمدنی براساس رشد عقلی پس از مدتی به جای توحید و پرستش مبادی معنوی، به ستایش عقل و علم می پردازند، از این پس جنگ بین ارزش و دانش آغاز شده، نیروی محرک جوامع به تدریج متوقف می شود و دورهٔ انحطاط آن تمدن آغاز می گردد.

به نظر ابن خلدون، هر تمدن سه مرحله را طی می کند: مرحلهٔ پیکار و مبارزهٔ اولیه؛ مرحلهٔ پیدایش خودکامگی و استبداد؛ و سرانجام مرحلهٔ تجمل و فساد که پایان تمدن به شمار می رود. مالک بن نبی، دانشمند معاصر الجزایری، نیز بر همین آساس، مراحل سه گانهٔ تمدن اسلامی را روح، عقل و غریزه دانسته و معتقد است در تمدن اسلامی، از قرن هشتم هجری به بعد، مرحلهٔ تسلط غریزه بر روح آغاز گشته و تمدن اسلامی از مرحلهٔ رشد خود دور شده است. ۲

عوامل متعدد دیگری را نیز برای انحطاط تمدنها برشمردهاند ازجمله فقدان وحدت و انسجام جامعه، هجوم دشمنان خارجی، آشفتگی در بافت طبقاتی جامعه و تولیدات تصنعی و رویکرد سوداگری و واسطه گری.

۱۰ ابو لاکوست، جهانبینی ابن خلدون، ترجمهٔ مظفر مهدوی، تهران، ۱۳۲۳، صی ۹ و ۳۸-۳۳.
 ۲۰ دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ۴، ذیل «بن نبی، مالک» (محمدعلی مهندی).

### اخلاق، فرهنگ، تمدن و قانون

اعتلای هر کدام از مفاهیم (اخلاق، فرهنگ، تمدن و قانون در هر جامعه به منزلهٔ ارتقای دیگری است وانحطاط هر یک خواسته یا ناخواسته نشان از سقوط دیگری دارد. در هر جامعه، هنگامی که اخلاق رشد می کند و مردم اصول اخلاقی را محترم می شمارند جو اعتماد، زمینهٔ توسعهٔ ارتباط را فراهم می سازد و گسترش آن به نمایان شدن فرهنگ می انجامد و جامعه برای حفظ و تقویت تفاهم در نظام اجتماعی خود ناگزیر از قانونمندی است. بنابراین، رویکرد مردم جامعه به این چهار عامل، زمینه ساز اعتلا و رشد یا انحطاط و سقوط جامعه به شمار می رود کی همان گونه که اقبال مردم به این چهار عامل، چهار عامل باعث بهروزی و سعادت جامعه می گردد، دوری و روی برگرداندن از آن نیز باعث فساد، تباهی، فحشا و در نهایت، سقوط و نابودی آن جامعه می گردد.

## ۲. چکیدهای از تاریخ و فرهنگ اسلام از عصر دعوت تا دورهٔ فتوح

مورخان تاریخ عرب را به سه دوره تقسیم میکنند: ۱. دورهٔ سبا و جِمْیَر که از دوردست ترین زمان آغاز و در همان دورهها پایان میپذیرد؛ ۲. دوران جاهلیت که از سدهٔ ششم میلادی آغاز و به ظهور اسلام ختم میگردد؛ ۳. دورهٔ اسلامی، از صدر اسلام تاکنون...

برآساس شواهد تاریخی و باستان شناسی، نحله ها و آرای فرهنگی و تاریخی متعددی در شبه جزیرهٔ عربستان وجود داشته است. ابراهیم الله در این حوزهٔ تمدنی دعوت خود را آغاز کرد. اعراب آل غسّان و آل منذر در بین النهرین و شمال شبه جزیره و نیز مردمان نجران و یمن در جنوب مسیحی بودند، بازارها (اسواق)، مانند بازار عُکاظ، محل حضور شعرا و ادبا بود که مظهر مهم ترین رکن فرهنگی اعراب یعنی شعر بودند و مردم قبیله ای که در آن شاعری زبردست و توانا ظهور می کرد بر دیگران فخر می فروختند. ا

از نظر اجتماعی نیز، مناصب سیاسی و حکومتی نه بر اساس لیاقت و قدرت، بلکه بر پایهٔ سنت و مواریث گذشتگان تقسیم میشد و به همین سبب، استعدادهای درخشان فرصت ظهور نداشتند. مردم مکه، به یُمن وجود کعبه و همجواری آن در نوعی آرامش متکی به روابط خاص ناشی از مراسم جاهلی روزگار میگذرانیدند و در دفاع مشترک شرکت میکردند. در عین حال، بین مکه و یشرب تفاوتهای آشکاری وجود داشت. مردم مکه تاجرپیشه و دوراندیش و اهل یشرب کشاورزانی سختکوش به شمار می آمدند.

در چنین حال و هوایی، در حدود سال ۴۱۰م، پیامبر اسلام تَیْرَاللهٔ دعوت خود را از مکه آغاز کرد. این دعوت منجر به پیدایش جمعی تازهمسلمان در مکه شد که با کجرفتاری و مقابلهٔ اهل مکه روبهرو

۱ ، سید جعفر شهیدی، تاریخ تحلیلی اسلام، تهران، ۱۳۶۹، ص ۱۵-۹.

شدند. در سال یازدهم بعثت گروهی از قبیلهٔ خزرج، ساکن مدینه، که به حج رفته بودند در نشستی در عَقَبه با پیامبر عَبِيْ ديدار كردند. در این دیدار، حضرت عَبِيْنَ فرصت یافت تا خود و آیینش را به آنان بشناساند و با اقبال آنان روبه و شود. یک سال پس از آن، دوازده مرد از قبیلهٔ خـزرج و یک زن در همان مکان با پیامبر بیعت کردند که در تاریخ اسلام به بیعت عقبهٔ نخستین مشهور شد. پیامبر، براساس این بیعت، مصعببن عُمّیر را به عنوان نخستین داعی اسلام به مدینه فرستاد تا به اهل مدینه قرآن و تعالیم اسلام و آداب نماز بیاموزد و چون دانسته شد مدینه پناهگاه مناسبی برای اسلام و مسلمانان خواهد بود پیامبر هجرت تاریخی خود را در روز دوازدهم ربیعالاول سال چهاردهم بعثت صورت داد. از این پس، اصحاب پیامبر به دو گروه تقسیم شدند: مهاجران که از مکه آمده بودند و انصار، یعنی ساکنان مدینه که در همان شهر پذیرای پیامبر عَبِ شدند. ( پیامبر اسلام بنای «جامعهٔ اسلامی» را در مدینه بر سه پایهٔ مهم، یعنی بنای مسجد، عقد برادری میان مهاجران و انصار، و پیمان همکاری میان مسلمانان و غیرمسلمانان پی افکند. درواقع، جامعهٔ سیاسی اسلامی نیز پس از هجرت به مدینه شکل گرفت. حکومت اسلامی مدینه همهٔ ویژگیهای لازم را برای یک دولت، شامل برخورداری از قلمرو زمینی، جمعیت، حاکمیت و نظام اداری و اجرایی در اختیار داشت. این جامعهٔ اسلامی ویژگی دیگری نیز داشت که تا آن زمان در تاریخ بشر بیسابقه بود: رکن مهم تشکیل جامِعه حاکمیت قانون بود. یعنی وجود یک نظام حقوقی واحد برای تمام افراد جامعه بدون هیچ گونه تبعیض در پی این اقدامات، پیامبر ﷺ به تدریج ساختار سیاسی و اداری موردنظر خویش را در مدینه مستقر کرد؛ با بهره گرفتن از درونمایهٔ حفظ وگسترش عقاید دینی، که هدف اصلی ایشان در جامعه نیز بود، بدنهٔ سیاسی و اداری جامعه محکم شد. همچنین، در طول ده سال حکمرانی پیامبر عَبْرَانُهُ در مدینه حدود هشتاد جهاد کوچک و بزرگ نیز صورت گرفت که پیامبر یا شخصاً در آنها حضور داشت و فرماندهی میکرد یا خود در شهر میماند و یکی از اصحاب را برای فرماندهی سپاه روانه میکرد. این جهادها در تثبیت موقعیت سیاسی و نظامی حکومت تازه تأسیس اسلام نقش بسیار اساسی داشتند. پیامبر همچنین پیمان نامهها و عهدنامههایی با قبایل گوناگون، ازجمله قبایل یهودی و مسیحی، منعقد کرد. در این پیمانها، پیامبر با سیاستی حسابشده و موفقیت آمیز حفظ و ثبات دولت نـوپای مدینه را تضمین کرد. به علاوه، نامههایی برای پادشاهان و سران کشورهای همسایه، ازجمله ایران، روم، مصر، یمن و حبشه ارسال کرد. این نامهها از دید تاریخنگاران بخشی از سیاست خارجی پیامبر بهشمار آمده است. ۲

براساس این اقدامات و بر پایهٔ شواهد بیشمار دیگر، می توان گفت از همان روزهای نخستین

دا ترة المعارف بزرگ اسلامی، پیشین.

۲. على احمدى ميانجي، مكاتيب الرسول، قم، ١٣٦٣، ص ٥٠-٢٠.

هجرت، ابعاد تمدنسازی اسلام نمود یافت و این مطلب در تغییر لحن آیات نازلشده بهخوبی پیداست، برخلاف دوران نخستین دعوت، در مدینه آیات الاهی بیشتر جنبهٔ احکام و حدود یافت و سخن از قوانین شرع و احکام اجتماعی به میان آمد.

پس از این، پیامبر عَبَالِهُ برای تشکیل مقدمات نظام اداری و ساختار دیوانی کوشش کرد، برای خود دبیرانی برگزید و به هر یک وظیفه ای سپرد. در گام بعدی، کارگزارانی را برای بسط حاکمیت اسلامی مأمور کرد. برخی به گردآوری زکات و صدقات مشغول و گروهی دیگر به سامان دهی امور اجتماعی مأمور شدند. در این دوره، که ده سال به طول انجامید، در آیات الاهی نیز به تحکیم ارکان حاکمیت اسلامی تصریح شده بود. در این سالها، همچنین اقدامهای دیگری نیز صورت گرفت که دقت در آنها می تواند تصویری واقع بینانه از مأموریت اصلی پیامبر سیال به میامبر سیال به درونی ایشان ارائه

پس از درگذشت پیامبر اسلام در سال یازدهم هجری، بر سر جانشینی پیامبر ﷺ اختلاف پیدا شد و سرانجام بر اثر ماجرای سقیفهٔ بنی ساعده با ابوبکر بیعت شد. ابوبکر با کوششهای بسیار و پس از دو سال جنگ و ستیز با کسانی که سلطهٔ خلیفه، و اصولاً حکومت واحد مرکزی را نمی پذیرفتند سراسر شبه جزیره را زیر فرمان آورد. سپس به قصد گسترش آیین اسلام به شام و عراق لشکر فرستاد. ابوبکر در سال سیزدهم فوت کرد، اما پیش از درگذشت عمربن خطاب را به خلافت برگزید. خلافت عمر با آغاز فتوح در مصر و ایران و شام و افریقا همزمان بود. همزمان با قدرت گرفتن اعراب در پرتو دین اسلام، دولتهای روم و ایران پس از نبردهای طولانی و بی حاصل خسته و فرسوده شده بودند. بیزاری مردمان این کشورها از دولت خود استقبال آنان از لشکر اسلام را در پسی داشت و در فاصلهای کمتر از نیم قرن اسلام دین غالب ایران و افریقا گشت. با آشنایی مسلمانان با باورها و آداب مردم این کشورها فضای اجتماعی مدینه دستخوش تحول شد. از دیگرسو، سامان دهی امور سرزمینهای فتحشده آگاهیها و تجربههای متعدد وگوناگونی را پیش روی مسلمانان گذاشت. از همین مرزم اندک اندک سازمانهای دیوانی برای انتظام ارکان سیاسی به وجود آمد.

#### پرسشها

- ۱. تمدن را از نظر توینیی و ویلدورانت تعریف، و آرای آن دو را با هم مقایسه کنید.
  - ۲. نظر خود را در مورد تعریف تمدن بیان کنید.
  - ۳. ارتباط تمدن با فرهنگ را از زوایای مختلف بررسی کنید.
    - ۴. عوامل مؤثر در زایش و اعتلای تمدنها را نام ببرید.
      - هعوامل و علل زوال و انحطاط تمدنها را نام ببرید.

#### ا 🗀 فرهنگ و تمدن اسلامی

- ع دورههای تاریح عرب را توضیح دهید.
- ۷ نگش بیعت عقبهٔ نخستین در تکوین حکومت اسلامی را بیان کنید.
- ۸ ویژگیهای لازم برای تشکیل دولت در مدینه در زمان مهاجرت پیامبر اسلام ﷺ به ایس شهر را ، توضیح دهید.
  - ۹. نظر خود را در مورد مهم ترین اقدام پیامبر اسلام عَنْبَرْالُهُ بـرای تشکیل جـامعهٔ اسلامی در مـدینه
     بیان کنید.

#### فعاليتهاي علمي

- ۱. گزارشی از کتابهای تألیف و ترجمه شده به زبان فارسی در مورد تمدن و تاریخ تمدن تهیه کنید.
- ۲. مقالهای در مورد تاریخ و باستانشناسی یکی از تمدنهای باستانی به میل و انتخاب خود تهیه کنید.
- ۳. نظر خود را در مورد انواع پدیده های اجتماعی و فردی که به نوعی با تمدن ارتباط دارند به طور مشروح بیان کنید؛ به عنصر زمان و نقش تکمیل این پدیده ها در طول زمان توجه کنید.
  - ۴. گزارشی از منابع موجود به زبان فارسی در زمینهٔ تاریخ اسلام تهیه کنید.

#### منابع براى مطالعة بيشتر

- ١. ابن اثير، تاريخ كامل برزگ اسلام و ايران، ترجمهٔ ابوالقاسم حالت و ابراهيم خليلي، تهران، ١٣٧١ش.
  - ٢. ابن خلدون، العبر، تاريخ ابن خلدون، ترجمهٔ عبدالمحمد آيتي، تهران، ١٣٥٣ش.
  - ٣. تاريخ اسلام پژوهش دانشگاه كمبريج، ترجمهٔ احمد آرام و ديگران، تهران، ١٣٧٩ش.
    - ۴. توینبی، آرنولد، خلاصهٔ تاریخ تمدن، ترجمهٔ آریا لرستانی، تهران، ۱۳۷۲ش.
    - ٥ حسن ابراهيم، حسن، تاريخ سياسي اسلام، ترجمهٔ آذرتاش آذرنوش، تهران، ١٣٧٥.
  - ع سحمراني، اسعد، مالك بن نبي، انديشمند مصلح، ترجمة صادق آئينهوند، تهران، ١٣۶٩ش.
- ۷. عبدالمقصود، عبدالفتاح، امام علی بن ابی طالب، تاریخ تحلیلی نیم قرن اول اسلام، ترجمهٔ محمدمهدی جعفری، تهران، ۱۳۵۱ش.
  - ٨ مونس، حسين، اطلس تاريخ اسلام، ترجمة آذرتاش آذرنوش، تهران، ١٣٧٥.

## بخش دوم

#### زمینههای شکلگیری تمدن اسلامی

## ١ حایگاه علم و دانش در اسلام

اگر آنچه در آیات و اخبار دربارهٔ فضیلت علم و دانش و معرفت آمده بدون هیچ تفسیر و توضیحی کنار هم قرار دهیم، کتاب یا کتابهای بزرگی به وجود خواهد آمد و اگر این اندازه اولیای اسلام بر فضیلت دانش و دانشاندوزی تأکید نکرده بودند، هرگز تمدن اسلامی بدین پایه از عظمت نمیرسید. اصل کلمهٔ علم، بجزرمشتقات آن، جدود هشتاد بار در قرآن کریم در مواضع مختلف به کار رفته است و اگرچه کلمهٔ عقل در قران نیامده، ترکیب «اولیالالباب» را که به معنای خردمندان است می توان در قرآن یافت 4 همچنین، واژگانی چون حکمت، برهای، فکر و فقه بارها در قرآن به کار رفتهاند. خداوند مؤمنان را از اینکه بر اساس تقلید کورکورانه به او ایمان آورند نهی فرموده و حتی در یکی از آیات (روم، ۵۶) علم و ایمان را در کنار هم قرار داده است. افزون بر این، به کلیات اکتفا نشده و در زمینهٔ دانشاندوزی آیات بسیاری وجود دارند، ازجمله آل عمران، آیهٔ ۱۹۰؛ انعام، آیهٔ ۹۷، یونس، آیهٔ ۵. حتی در آن دسته از آیات قرآن کریم که به نقل سرگذشتها اختصاص دارد، و هدف آن عبرتآموزی است، می توان أشكارا موضوعات تاریخی و تشویق به تاریخنگاری و مشاهدهٔ آثار تاریخی و روحیهٔ واقع نگری را دید (انعام، ۱۱). در اجادیث مأثور از اقوال حضرت رسول عَیْنَاللهٔ و ائمهٔ اطهار ﷺ نیز موارد بسیاری در تجلیل از علم و فضیلت علما یافت میشودُ، این تأکید پیامبر اسلام که دانش آموختن بر هر زن و مرد مسلمان واجب و فریضه است، یا ساعتی اندیشیدن از عبادت یک ساله نیکوتر است، نمونه هایی از تأكيد بر دانش اندوزي در اسلام است. لار دورهٔ حيات ائمه، بهويژه از دوره امام جعفر صادق الله كه دانش و دانش آموزی رونق تـمام داشت، آن حـضرت یـاران خـویش را بـه دانشانـدوزی تشـویق می فرمودند. اینکه در روز قیامت قلم دانشمندان بر خون شهیدان سنگینی خواهد کرد، نمونهای از این

تشویقهاست. البته باید این نکته را نیز در نظر گرفت که دانش آموزی در اسلام شرایطی دارد؛ اسلام میان علم و اخلاق فاصله ای نمی بیند و همواره بر پیوستگی این دو تأکید ورزیده است. در اسلام، دانشمند صاحب مسئولیت است و دانشمند بی اخلاق جز به گمراهی هدایت نمی کند. این موضوع خود از امتیازهای اسلام است که در زمینهٔ آموزش و پرورش مکتبی خاص دارد که ا

## گذری بر تاریخ نگارش در فرهنگ و تمدن اسلامی

مجموعه ای از اطلاعات پراکنده در دست است که نشان می دهد عرب جاهلی از امر نگارش اطلاع داشته ولی زندگی بدوی آنان به گونه ای نبوده که امر نگارش را بر قوم عرب محتوم نماید. فرهنگ غالب در آن عهد شفاهی بوده است. در مورد دیگر بخشهای شبه جزیره نیز سنگ نوشته ای از حجاز به دست آمده که مربوط به دوران کهن در این منطقه است و دانشمندان به این نتیجه رسیده اند که خط رایج در آن ناحیه گونه ای از خط نَبَطی بوده است.

وجود پارهای از لغات خاص کتابت در قرآن نشان می دهد که همزمان با ظهور اسلام اعراب تصوری از گونههای کتابت داشتهاند، از جملهٔ این موارد لفظ کتاب است که البته روشن نیست که مقصود همان چیزی باشد که ما بدان کتاب اطلاق می کنیم، ولی به هر حال، اشارهای است به نوشته و مقصود همان چیزی باشد که ما بدان کتاب اطلاق می کنیم، ولی به هر حال، اشارهای است به نوشته و اثر مکتوب. واژهٔ صحیفه نیز که به صورت جمع، یعنی صُحُف، در قرآن به کار رفته یقیناً مقصود از آن اثر مکتوب بوده است. اصرار بر کتابت قرآن کریم نیز با وجود میلی که اعراب به حفظ و از بر کردن داشتند خود نکتهای سخت جالب و مهم است و نشان می دهد، از همان روزهای نخست، مسلمانان می دانسته اند که در آیات این کتاب اسمانی نباید کلمهای تغییر یا تبدیل یابد. ۲ یکی از وسایلی که قرآن بر آن نوشته می شد پوست بود که علت استفاده از آن در ثبت مسائل مهم ماندگاری بیشتر آن بود. ولی تهیهٔ این ماده حتی برای ثروتمندان نیز دشوار بود. از این رو، اعراب از مواد مناسب دیگری هم برای کتابت استفاده می کردند، مانند پوست خشکیدهٔ درخت نخل یا حتی شاخهٔ خشک شدهٔ آن هم برای کتابت استفاده می کردند، مانند پوست خشکیدهٔ درخت نخل یا حتی شاخهٔ خشک شدهٔ آن مسلمانان پس از فتح سرزمینهای مصر و شام با قرطاس یا پاپیروس آشنا شدند و از آن پس، ظاهراً کتابت بر آن را به مواد دیگر ترجیح می دادند، ولی پاپیروس نیز بسیار گران بها بود. گزینهٔ مناسب برای کتابت بر آن را به مواد دیگر ترجیح می دادند، ولی پاپیروس نیز بسیار گران بها بود. گزینهٔ مناسب برای

۱. محمدرضا حکیمی و دیگران، الحیاة، تهران، ۱۴۰۸ ق، ج ۱.

۲، يحيى وهب الجبّوري، *الخط و الكتابة في الحضارة العربي*ه، بيروت، ١٩٩۴، ص ٢۴٩ به بعد.

تهیهٔ مادّهای برای نوشتن، کاغذ بود. پیشینهٔ آشنایی مسلمانان با کاغذ به زمان فتوح در ماوراءالنهر (فراروِد) بازمیگردد. این صنعت از سمرقند، که در آنجا تعدادی از کاغذسازان چینی به کار اشتغال داشتند، به دیگر سرزمینهای اسلامی راه یافت. تفاوت در میزان مصرف مواد اولیه موجب پدید آمدن انواع کاغذ در سده های نخستین هجری بوده است این کاغذها در جنس، استحکام، ضخامت، روشنی و رنگ با یکدیگر تفاوت داشتهاند و این مسئله نشان میدهد که مسلمانان فقط به آموختن روش کاغذسازی از چینیها اکتفا نکرده و خود به تکمیل این صنعت پرداختهاند. بـهمرور در هـمهٔ شهرهای اسلامی و در سرزمینهایی چون عراق و مصر و ایران و اندلس کاغذ ساخته میشد. صنعت کاغذسازی در پایان سدهٔ دوم هـجری بـه کـوشش فـضلبن یـحیی بـرمکی، وزیـر بـافرهنگ هارون الرشید، در بغداد راهاندازی شد و به سرعت جای پوست را گرفت. این صنعت در سدهٔ پنجم هجری از عراق به شام رفت و در آنجا نیز تحولی شگرف پدید آورد. به گونهای که ناصر خسرو، در سفرنامهی خود، از شهر طرابلس در لبنان یاد میکند و مینویسد که در این شهر ورقهای زیبا همچون ورقهای سمرقندی ساخته میشود و از آن نیز بهتر است. بدین گونه، مسلمانان در بسط و گسترش یکی از مهم ترین عوامل ارتباط فرهنگی، یعنی کاغذ، نقش اساسی داشتند. این صنعت از طریق مصر و اندلس به اروپا رسید و نخستین کارخانههای کاغذسازی در ایتالیا در حدود سدهٔ سیزدهم میلادی تأسیس و راهاندازی شد. ۱

# ٢. انتقال علوم و جذب دانشىمندان به جهان اسلام

منبع اصلی علوم عقلی که به جهان اسلام راه یافت یونان و محفل علمی آن بود، اگرچه بیشترین علوم غیرمستقیم و با ترجمهٔ آنها به زبانهای سریانی و لاتینی، مأخوذ از یونانی، به دست مسلمانان رسید. بخش دیگر علوم یونانی نیز از اسکندریه (در مصر) و مرکز علمی آنجا، یعنی مدرسهٔ اسکندریه، به مسلمانان رسید. ۲ علومی که مسلمانان از یونانیان فراگرفتند عبارتاند از ریاضی، نجوم، پزشکی و علوم طبیعی آثار دانشمندان اسلامی نشان میدهد که مسلمانان تا چه حد از نوشتههای بقراط، جالینوس، افلاطون، فیتاغورس و ارسطو بهره گرفتند. این نکته نیز مهم است که اولین بـرحـورد و آشنایی در این زمینه نه از راه ترجمهٔ آثار یونانی، بلکه از طریق پزشکان انجام گرفت؛ پزشکانی که در

۱. دایرة المعارف فارسی، به سرپرستی غلامحسین مصاحب، ج ۲، ص ۲۱۴۴.
 ۲. سید حسن تقیزاده، تاریخ علوم در اسلام، تهران، ۱۳۷۹ش، ص ۳۱- ۳۰.

زمان فتوح در سرزمینهای یونانی میزیستند. با انتخاب دمشق به پایتختی خلافت، تماس با دانشمندان یونانی به مراتب آسان تر شد (بخشی از علوم هم از هند به جهان اسلام راه یافت. در اوایل دورهٔ عباسی، این ارتباط علمی برقرار شد و ترجمه هایی از متون هندی در پزشکی و نجوم و جز آن صورت گرفت) در سال ۱۵۴ ق نیز، چند دانشمند هندی،که در میان آنها اخترشناسی برجسته نیز حضور داشت، نزد منصور خلیفهٔ عباسی آمدند. منصور از این اخترشناس خواست مختصری از این علوم را به دانشمندان دربارش آموزش دهد. به این طریق، دانسته های هندی به صورت وسیعی وارد حوزهٔ علوم اسلامی گردید.

در حوزهٔ علوم طبیعی، یکی از مهم ترین دانشها داروشناسی بود که از طریق یونان به دنیای اسلام رسید. کتاب دیسقوریدس، دانشمند اهل آسیای صغیر، که به نام حشاش یا الهیولی فی الطب به عربی ترجمه شد، نزد یونانیان از اهمیت بسیاری برخوردار بود. این کتاب به دست اعراب به دقت ترجمه و تحقیق شد. به واسطهٔ آثاری کلاسیک از این دست بود که مسلمانان در دانش داروشناسی و مغردات طبی به مقامی چشم گیر رسیدند. ۱

۱. آلدومیه لی، علوم اسلامی و نقش آن در تحولات علمی جهان، ترجمهٔ محمدرضا قندس رضوی، تنهران، ۱۳۷۱، ص ۹ -۷۷.

یس از آنکه اوج دوران فتوح فروکش کرد و قلمرو حکومت اسلامی ثبات یافت و مسلمانان از تدوین اساسی علوم اسلامی فراغتی نسبی یافتند، در پرتو اهتمام و سیاستهای تشویقی برخی از خلفای عباسی، با استفاده از ثروتهای کلان بیت المال (توجه جامعهٔ مسلمانان رفته رفته به سوی علوم و صنایعی جلب شد که عمدتاً در اختیار تمدنهای غیرمسلمان قرار داشت. منبع اصلی این توجه آیات قرآن و احادیث بسیاری بود که مؤمنان را به کسب علم و فن ترغیب میکرد.

آنچه بیش از همه در فراهم آوردن شرایط این حرکت اهمیت داشت فتوح مسلمانان و به ویژه استیلای آنان بر سراسر قلمرو ساسانیان و بخشهایی از امپراتوری روم شرقی بود. این سرزمینها هر یک فرهنگ و تمدنی دیرپا داشتند، افزون بر آنکه، در هزارهٔ قبل از این، با لشکرکشی اسکندر مقدونی، کم و بیش یونانی مآبی نیز در میانشان رسوخ کرده بود. فاتحان مسلمان از سرزمینهای مغلوب قلمرو یکپارچهای ساختند و در کنار دیگر فرهنگها با یونانیمآبان دور و نزدیک نیز مبادله و مشارکت فرهنگی جدیدی را تجربه کردند. در مدتی کوتاه، اشتیاق و فعالیت حکام، انـدیشمندان و دوستداران دانش در جهان اسلام چنان بالاگرفت که بعدها آن دوره را «عصر نهضت ترجمه» نام نهادند. این نهضت، اگرچه در عصر بنی امیه آغاز شد، تأثیر اصلی خود را در عصر بنی عباس برجای گذاشت. بیشتر مطالب ترجمهشده در عهد بنیامیه، اسناد اداری، دیوانی، سیاسی و بازرگانی بود که به اقتضا و ضرورت ارتباط بین حکام جدید و اتباع غیرعربزبان ترجمه شد و حتی متونی را که می توان آنها را فرهنگی نامید نیز به ضرورت نظامی یا اداری ترجمه شده بود. نهضت ترجمهٔ آگاهانهای که آثار تاریخی و اجتماعی و فرهنگی عمیق و دامنه داری از خود برجای گذاشت با ظهور نخستین خلفای عباسی آغاز شد. این نهضت علمی بیش از دو سده تداوم یافت. بهویژه از زمان حکومت منصوره دومین خَلَیفَهٔ عباسی (حک: ۱۵۸–۱۳۶ ق)، اقدامات مهمی در زمینهٔ ترجمهٔ علوم بیگانگان به دو روش تحتاللفظی و معنایی صورت گرفت. در این دوره، نخستین ترجمه ها از فارسی به عربی بود. مترجمان این آثار معمولاً زرتشتیزادگانی نومسلمان بودند. ترجمهٔ چند کتاب ادبی ازجمله کلیله و دمنه، به دست عبداللهبن مقفع، نویسندهٔ ایرانی (م ۱۴۱ ق) از آن جمله است. طی دورههای بعد، مترجمان اسلامی در فنون ترجمه تبحر بیشتری یافتند و بر اساس تجربهای که در این راه یافتند آثاری از زبانهای سریانی و یونانی به عربی ترجمه کردند. در این دوره، حنینبن اسحاق، مشهور به

شیخ المترجمین، پزشک حاذق نسطوری مذهب که به زبانهای یونانی و سریانی و عربی و پهلوی تسلط داشت، نخستین مترجمی بود که گروهی را گرد آورد و به کار ترجمه نظم بخشید ازجمله شاگردان او در ترجمه فرزندش اسحاق و خواهرزاده ش خبیش بن اعسم بودند. حنین همچنین ترجمه های بسیاری از مترجمان دیگری را با اصل متن آنها مقابله و اصلاح می کرد.

به طور کلی، نهضت ترجمه در دورهٔ عباسی را می توان به دوره هایی تقسیم کرد. در هر کدام از این دوره ها، بسته به علاقهٔ خلیفه یا عواملی دیگر، تفاوتی در موضوع یا تعداد ترجمه ها رخ می داد. این دوره ها را، به ویژه از زمان خلافت پنجمین خلیفهٔ عباسی، هارون الرشید (حک: ۱۹۳–۱۷۰ق)، می توان چنین دسته بندی کرد:

- الف) دورهٔ هارون الرشید: در این دوره، تکیهٔ اصلی بر ترجمهٔ آثاری در علوم بود و یحییبن خالد برمکی، وزیر هارون، برای بهدست آوردن مترجمانی قابل کوشش بسیاری کرد. در زمان هارون، کتابخانهٔ شهرهایی که به دست مسلمانان میافتاد کلاً به بغداد منتقل می شد. نخستین آثار علوم یونانی، ازجمله کتابهای اصول هندسه نوشتهٔ اقلیدس و مجسطی، نوشتهٔ بطلمیوس و نیز آثاری در پزشکی از زبان هندی در این دوره به عربی ترجمه شد.
- ب) دورهٔ مأمون (حک: ۲۱۸-۱۹۸ق): مأمون، دورهٔ کوتاهی پس از هارونالرشید به حکومت رسید، و هنگام به خلافت رسیدن او اوج دورهٔ رواج مباحث کلامی براساس برداشتهای متفاوت از آیات قرآن کریم بود. در این دوره بهویژه آثار فلسفی متعددی به عربی ترجمه شد.
- چ) دورهٔ پس از مأمون: پس از مأمون، و در دورهٔ متوکل عباسی (حک: ۲۴۷–۲۳۲ق) کار ترجمه همچنان ادامه داشت. ازجمله حنین بن اسحاق همچنان در دورهٔ متوکل به کار ترجمه اشتغال داشت؛ اما انتقال مرکز حکومت اسلامی از بغداد به سامرا در دورهٔ معتصم (حک: ۲۲۷–۲۱۸ق) باعث تغییراتی در چگونگی ترجمهٔ آثار مختلف به عربی شد. مهم ترین علت این تغییر کاسته شدن اهمیت به عربی شد. مهم ترین علت این تغییر کاسته شدن اهمیت به عربی الحکمه، مهم ترین نهاد علمی این دوره، بود.
- د) پایان نهضت ترجمه: نهضت ترجمه در بغداد پس از دو قرن کار جدی به تدریج رو به افول نهاد و سرانجام در آستانهٔ هزارهٔ جدید میلادی به پایان کار خود رسید. البته افول نهضت ترجمه به معنای کاهش علاقه به علوم ترجمه شده یا کم شدن شمار دانشمندان مسلط به ترجمه از زبان یونانی نبود، بلکه سبب اصلی خاموشی نهضت ترجمه را فقط می توان عدم ارائهٔ مطالب تازه دانست. به عبارت

دیگر، این نهضت موضوعیت اجتماعی خود را از دست داده بود. عدم ارائهٔ مطالب تازه به این معنا نبود که کتاب یونانی که کتاب غیردینی یونانی دیگری برای ترجمه وجود نداشت، بلکه به این معنا بود که کتاب یونانی دیگری که به ملاحظات و خواسته های بانیان، عالمان و دانشمندان مربوط شود وجود نداشت. در بیشتر رشته های علمی، متون اصلی از مدتی پیش تألیف شده بود. در نتیجه، همهٔ رشته ها به سطحی بالاتر از سطوح آثار ترجمه شده رسیده بودند و بانیان و حامیان، اکنون بیش از گذشته، به جای سفارش و پشتیبانی از ترجمه، پشتیبان و سفارش دهندهٔ مطالب اصیل و به زبان عربی بودند. ۱

#### ۴. مراکل علمی در تمدن اسلامی

با استقرار نظام نوبنیاد اسلامی و تکامل درونی این اجتماع، بهتدریج نهادهای آموزشی بهوجود آمد که نقش برجستهای در پرورش و گسترش علوم و فنون داشت. نخستین مرکز مهمی که به همین منظور تأسيس شد إبيت الحكمه نام داشت كه در بغداد ساخته شد. اين مركز، كه به هزينه خزانه دولتي یا بیتالمال اداره می شد، محل اجتماع دانشمندان و پژوهشگران و بهویژه مترجمان شایستهای بود که کتابهای علمی و فلسفی یونانی را به عربی ترجمه میکردند. اساس بیتالحکمه را، که نخستین کتابخانهٔ مسلمانان در بغداد بود، هاِرون الرشيد پايهريزي کرد. پيش از آن منصور عباسي، که از زمان وی کار ترجمه آغاز شده بود، دستور داد کتابهایی از زبانهای دیگر به عربی ترجمه شود و همین کتابها پایهٔ بی<u>تالحکمه گر</u>دید. در زمان مأمون، بیتالحکمه توسعه یافت. او صد بار شتر کتاب به بغداد حمل کرد و ظاهراً این کتابها به دنبال قرار صلحی که بین وی و آمپراتور روم، میشل دوم، بسته شد، به مسلمانان داده شد. مأمون همچنین ۳۰۰ هزار دینار صرف ترجمهٔ کتاب کرد. علاوه بر بیتالحکمه، مراکز علمی متعدد دیگری نیز وجود داشت؛ یکی از این مراکز دارالعلمها بودند. این دارالعلمها کتابخانههای عمومی به حساب میآمدند. ازجملهٔ این مراکز، دارالعلم فاطمیون در مصر است. در این نهاد، که در ۳۹۵ ق و به دستور الحاکم بامرالله، خلیفهٔ فاطمی مصر، در قاهره تأسیس شد، تقریباً یک میلیون جلد کتاب وجود داشت. دارالعلم موصل را نیز جعفربن محمد حمدان موصلی بر پا ساخت، این مرکز نخستین مرکزی بود که در آن کتابهایی از همهٔ رشتههای علمی گردآوری شده بود. در طرابلس، از شهرهای لبنان کنونی نیز، در اواخر سدهٔ پنجم هجری، دارالعلمی با ۱/۶ میلیون جلد کتاب وجود

۱. دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ۷، ذیل «ترجمه؛ نهضت»، (سید احمد هاشمی)،

داشت. ۱

از دیگر مراکز علمی و بسیار مهم و مشهور دورهٔ اسلامی انظامیه ها بودند. در نیمهٔ دوم سدهٔ پنجم هجری، خواجه نظامالملک با ساخت مدارسی به نام نظامیه در بغداد و نیشابور و شهرهای دیگر بنای این نظامیه ها را پدید آورد. در نظامیهٔ بغداد، که در ۴۵۹ ق تأسیس شد، ابواسحاق شیرازی تدریس می کرد. پس از آن بزرگ ترین مقام تدریس در این مدرسه به امام محمد غزالی رسید و از آن پس تأسیس مدارس در جهان اسلام گسترش یافت. مدارس و مراکز علمی که به امر خواجه در قلمرو سلجوقیان تأسیس شد به سبب انتساب به خواجه نظامالملک به نظامیه مشهور شدند. بجز نظامیهٔ بغداد، نظامیههای دیگر را نیز می توان نام برد: نظامیهٔ نیشابور، که به خاطر توجه خواجه نظامالملک و دیگر پادشاهان سلجوقی به شهر نیشابور در این شهر تأسیس شد و افراد مشهوری چون امام موفق نیشابوری، حکیم عمر خیام، حسن صباح، امام محمد غزالی و برادرش امام احمد و امام محمد نیشابوری در آنجا تربیت شدند. نظامیهٔ نیشابور، به خاطر شمار مدرسان و فقهای مشهوری که در آن به تعلیم مشغول بودند، پس از نظامیهٔ بغداد، در جایگاه دوم قرار گرفت. نظامیهٔ اصفهان و بلخ نیز استادان ناموری داشت.

به طور کلی، می توان گفت مراکز آموزشی و علمی در قلمرو اسلامی بسیار متعدد و متنوع بودهاند.

یکی از فراگیرترین مراکز آموزشی مساجهٔ بود که در سراسر قلمرو اسلامی پراکنده شده بود. مساجد نخستین مراکز اجتماعات دینی برای مسلمانان به شمار می آمد و حتی ساختمان مدرسه ها نیز مانند نقشهٔ مساجد بود و مساجد معروف که یا از همان آغازِ تأسیس یا چندی بعد کتابخانه نیز در آنها تشکیل شد در شهرهای مهم اسلامی فراوان بودند. برخی از آنها عبارت بودند از جامع بصره، جامع فسطاط، جامع کبیر قیروان، جامع اموی دمشق، جامع زیتونه در تونس، جامع قروتین فاس و جامع الخصیب اصفهان، ۲

[بیمارستانهای جهان اسلام، که «مارستان» نیز خوانده می شدند، ضمن درمان بیماران مراکز تحقیق و مطالعهٔ پزشکان به شمار می آمدند و کتابخانه های تخصصی داشتند که برخی از آنها عبارت اند از: مارستان فسطاط، مارستان الکبیر منصوری قاهره، مارستان نوری بغداد و بیمارستان ری،

۱. علی رفیعی علامرودشتی، *درآمدی بر دایرةالمعارف کتایخاندهای جهان*، قم، ۱۳۷۴، ص ۴۲-۴۳. ۲. منور جمال رشید، قدیم اسلام*ی مدارس*، لاهور، بیتا، ۱۳۸-۱۱۴.

از دیگر مراکز علمی رصدخانه البودند، در قلمرو جهان اسلام، رصدخانه های متعدد و بزرگی ساخته شد که در نوع خود از مهم ترین و بزرگ ترین رصدخانه ها به شمار می آمدند و پیشرفته ترین پژوهشهای ریاضی و نجومی در آنها صورت می گرفت. بسیاری از یافته های دانشمندان اسلامی در این رصدخانه ها بعد در اروپا بررسی و تحلیل می شد، از جملهٔ این رصدخانه ها رصدخانه مراغه و سمرقند را می توان نام برد.

در مورد مراکز آموزشی اسلامی، توجه به دو مرکز علمی دیگر بسیار واجد اهمیت است. از این ادو، یکی رَبْع رشیدی، محل آمد و شد علما و دانشمندان متعدد فراوانی بود که به کار علمی اشتغال داشتند، و دومی اه شنب غازانی، که در دورهٔ ایلخانان تأسیس شد و در آن دانسته های علمی بسیاری بین افراد مبادله می شد.

#### يرسشها

- ١. سير تكامل وسايل نوشتن در صدر اسلام را توضيح دهيد.
- ۲. سه نمونه از مبادی و منابع اصلی ورود علوم عقلی به عالم اسلام را نام ببرید.
- ۳. نظر خود را در مورد نهضت ترجمه، و تأثير أن را در تكوين علوم اسلامي بيان كنيد.
  - ۴. نهضت ترجمه به چند دوره تقسيم مىشود؟ توضيح دهيد.
    - ۵ جهار نمونه از مراکز علمی در تمدن اسلامی را نام ببرید.
  - ع نقش نظامیه ها را در تکوین تمدن و علوم اسلامی به طور مشروح بررسی کنید.

#### فعاليتهاي علمي

- ۱. گزارشی از آثار موجود به زبان فارسی در زمینه تاریخ علوم تهیه کنید.
- ۲. یکی از آثار دانشمندان غربی را به طور موردی انتخاب، بررسی و نقش دانشمندان اسلامی را در آن
   کتاب به صورت مقاله ای اراثه کنید.

#### منابع براى مطالعة بيشتر

- ۱. حسینی اصفهانی، علی، دانش نامهٔ جهان، بمبئی، ۱۲۵۲ش.
- ۲. کسایی، نورالله، مدارس نظامیه و تأثیرات علمی و اجتماعی آن، تهران، ۱۳۶۳.
- ۳ گوتاس، دیمیتری، تفکر یونانی، فرهنگ عربی: نهضت ترجمهٔ کتابهای یونانی به عربی در بغداد و جامعهٔ آغازین عباسی، ترجمهٔ سعید حنایی کاشانی، تهران، ۱۳۸۱ش.

### بخش سوم

## شبکوفایی علوم در تمدن اسلامی

#### طبقهبندى علوم

در یک نگاه کلی، نگاه دانشمندان اسلامی به طبیعت و بهویژه به انسان، در همان چارچوب نظریههای انسان ـ جهانشناختی یونانی، یعنی نظریهٔ پزشکی جالینوسی در عرصهٔ پزشکی و نظریهٔ زمین مرکزی بطلمیوس در گسترهٔ دانش ستاره شناسی بوده است. اما نتایج پژوهش دانش مندان اسلامی آنان را با رویکردهایی متفاوت از این نظریهها نیز روبه رو ساخته است. در هر یک از زمینه های پزشکی، ستاره شناسی، ریاضیات و فیزیک در جهان اسلام مواردی یافت شده که نمی توان آن را به هیچروی آگاهیهای اخذ شده از یونان یا رشد نطفه ای از آگاهی یونانی در اسلام دانست. برای بررسی در این زمینه، لازم است پیش از همه چیز نگاهی به روش طبقه بندی علوم در حوزهٔ تمدن اسلامی بیندازیم و سپس ضمن معرفی دانشمندان اسلامی و دستاوردهای آنان در هر یک از شاخه های علوم، اصلی ترین موارد خروج از معیار دانش یونانی را بررسی کنیم.

در اسلام، روشهای متعددی برای دسته بندی علوم وجود داشته است، این روشها عموماً از نوع نگرش پدیدآورندگان آنها به جهان اطراف نشئت میگرفته است. در طبقه بندی نحست علوم به نظری و عملی تقسیم میشوند، بدون آنکه کیفیت و چگونگی انجام علوم عملی مطرح باشد. در علوم نظری که می توان به آن «حکمت نظری» نیزگفت، تنها اصل شناخت و معرفت مطرح است و موضوع بحث، وجود و وضعیت تعلق آن به ماده است، این علوم به سه قسمت تقسیم می شود:

«علم الاهی» (علم اعلی) که مخصوص امور مجرد از مادّه است؛ «علم حساب و ریاضی» (علم اوسط) که بحث آن علوم تماماً ذهنی و مجرد از مادّه است؛ و «علم طبیعی» (علم ادنی) که به امور متعلق به مادّه، چه در صورت ذهن و چه در خارج از آن، می پردازد، علوم عملی نیز سه دستهاند: «علم اخلاق» مربوط به زندگی شخصی؛ «علم تدبیر منزل» مربوط به خانواده؛ و «علم سیاست» مربوط به مسائل جامعه، این طبقه بندی تحت تأثیر فلسفهٔ یونان، به ویژه ارسطو، صورت گرفته است.

در طبقه بندی دوم، علوم بر حسب ارتباط مستقیم خود با هدف اصلی، یعنی استفاده از علوم و دانشهای مختلف برای رسیدن به هدفی معین، بررسی میشوند. مثلاً در حکمت نظری یآ علوم شرعی، شناخت و معرفت اصل هستند و دیگر علوم مانند صرف و نحو برای فهم مطالب به یاری میآیند.

در طبقه بندی سوم، دانشها به «علوم اسلامی» و «غیراسلامی» تقسیم می شوند. علوم اسلامی علومی هستند علومی هستند علومی هستند که به طور خالص از تفکر مسلمانان برخاسته اند و علوم غیراسلامی نیز علومی هستند که اصل آنها از تمدنهای دیگر به اسلام رسیده و مسلمانان آنها را بسط داده و ساخته و پرداخته کرده اند.

در طبقه بندی چهارم، دانشها به «علوم شرعی» و «غیرشرعی» تقسیم می شود. علوم شرعی آن چیزی هستند که از پیامبر اکرم ﷺ و ائمهٔ اطهار ﷺ به ما رسیده اند، شامل اصول و فروع و مقدمات و متممات، و علوم غیرشرعی نیز علوم عقلی محض اند مانند ریاضیات.

در طبقه بندی پنجم، علوم به «عقلی» و «نقلی» تقسیم می شوند. مقصود از علوم عقلی همان حکمت، کلام و فلسفه و علوم نقلی نیز امور شرعی و دانسته های معرفتی مربوط به دانشهای مختلف چون نجوم و پزشکی است،

در میان دانشمندان اسلامی که به بررسی موضوع طبقهبندی علوم پرداختهاند، توجه به آرای دو نفر بسیار حائز اهمیت است: اپونصر فارابی (م ۳۲۹ق) و محمدبن یوسف خوارزمی (م ۳۸۷ق). فارابی نخستین دانشمند اسلامی است که به طبقهبندی علوم توجهی ویژه کرده استار او با نگاه خاص فلسفی خود در کتاب مهمش، احصاء العلومی علوم را طبقهبندی کرده و به طور کلی، آگاهی، و به تعبیر خودش معرفت، را به پنج فصل تقسیم کرده است: علم زبان، منطق، ریاضیات، علوم طبیعی و الاهی، در فصل چهارم، از آن رو یک جا مطرح کرده که هر دو علم به موجودات طبیعی می پردازند، با این تفاوت، که در یکی موجودات به وجود مطاق یا واجب الوجود متصل می شوند و در دیگری خود واجب الوجود مورد توجه قرار می گیرد ا

اگرچه خوارزمی مانند فارابی علوم را با نظمی منطقی و فلسفی مرتب نکرده، اما به امتیاز هر علم در مقایسه با علم دیگر بر اساس موضوع و غایت نهایی آن علم توجه داشته است، از نظر خوارزمی برخی علوم خود هدفاند و برخی دیگر وسیله برای رسیدن به هدف، و طبیعی است که علوم اول از دومی برتر است، او در کتاب خود، مفاتیح العلوم، که کوششی جدید برای ارائهٔ طبقه بندی علوم بود، علوم را به دو مقاله یا بخش تقسیم کرده است: نخست «علوم شرعی» و دوم دانشهای بیگانه یا «علوم عجمی»، او بخش نخست از کتابش را به علوم اسلامی که در قلمرو فرهنگ و تمدن اسلامی به وجود

آمده یا پرورش یافتهاند و بخش دوم را به علوم مختلفی که مهد آنها در ایران یا یونان یا هند بوده و مسلمانان در رشد و بالندگی آن نقش مؤثری داشتهاند اختصاص داده است. ۱

## الف) علوم غيراسلامي

### ١. رياضيات

در جریان نهضت ترجمه، آثار بسیاری از ریاضیدانان یونانی به عربی برگردانـده شـد و بـهسرعت ریاضی دانان اسلامی از سطوح دانسته های ریاضی دانان یونان گذشتند، بر آثار آنان شرحهای بسیاری نوشتند و بسیاری از دانستههای آنان را توسعه بخشیدند. مهم ترین اثر ریاضی بـه زبـان یونانی که در این دوران به عربی ترجمه شد و بر آن شرحهای بسیاری نوشته شد کتاب اصول نوشتهٔ اقلیدس بود. اما این مهم ترین نقش ریاضی دانان مسلمان در تکوین دانش ریاضی نبود. نقش درهم آمیزندهٔ ریاضیات اسلامی بین مکتبهای ریاضی شرق و غرب، یعنی بین ریاضیات یونان و هند، از ارزنده ترین دستاوردهای ریاضیات اسلامی برای نوع بشر به حساب میآمدا این نقش بسیار مهم ریاضیات اسلامی بود که توانست دانستههای ریاضیات هندسی، و از همه مهم تر، شیوهٔ عددنویسی دهدهی را با دیگر مفاهیم ریاضی طرح شده در یونان در هم آمیزد و از آن صورت واحدی در آورد و به غرب ارائه دهد. با آنکه ریاضیات یونانی در چند شاخه، ازجمله مثلثات و علم کُرهها، پیشرفت فراوانی کرده بود، اما نبود یک روش عددنویسی ساده مانع پیشرفت علم اعداد در یونان شده بود به طور کلی دستاوردهای ریاضی دانان اسلامی را در شاخه های گوناگون دانش ریاضیات چنین می توان عنوان کرد! اصلاح دستگاه عددنویسی هندی با تکمیل حساب دستگاه اعشاری آن، ازجمله ابداع کسرهای اعشاری؛ به وجود آوردن مفاهیم جدید در تئوری اعداد؛ به وجود آوردن علم جبر؛ کشفیات مهم و جدید در دانش مثلثات نیز علم کره ها و ابداع روشهای گوناگون برای یافتن پاسخهای عددی معادلات درجهٔ دو و سه امسلمانان از طریق کتاب محمدبن موسی خوارزمی با نام الجمع و التفریق بالحساب الهند با شیوهٔ عددنویسی هندی آشنا شدند. این کتاب خوارزمی کهن ترین کتابی است که دربارهٔ علم حساب در عالم اسلام نوشته شده است. امروزه فقط ترجمهٔ لاتین آن باقی مانده است. نقش خوارزمی را از این دید نیز باید بررسی کرد که این کتاب نخستین کتاب حساب نیز هست که از عربی به لاتین ترجمه شد و مغرب زمین کنونی در علوم مربوط به ریاضیات و رایانه، برای نشان دادن هر روش معین در محاسبهٔ پدیدهها، اسم خوارزمی را به شکل تحریف شدهٔ آن، یعنی به صورت «الگوریتم» به آن اطلاق می کند.

۱ . ژیوا وسل، دایرةالمعارفهای قارسی، تهران، توس، ۱۳۷۹، ص ۴۰-۲۰

خوارزمی در پدیدآوردن دانش جبر نیز نقش فراوانی داشت. اگرچه پیش از دانشمندان اسلامی موضوع علم جبر در یونان وجود داشت و دانشمندان یونانی بسیاری همچون فیثاغورس، ارشمیدس و دیوفانتوس در آثار خود به حل مسائل جبری نزدیک شده بودند، اما دانشمندان مسلمان با کاربرد منطقی و تنقیح آرای دانشمندان یونانی پایه گذار این علم به شمار میآیند. بر این اساس، علم جبر در نزد دانشمندان اسلامی تعمیم اعمال علم حساب به اعداد، و تحقیق در روابط حاکم بین اعداد به حساب آمد، با کاربرد حروف به جای اعداد. مهم ترین دستاورد علم جبر نیز به دست آوردن مقادیر مجهول به وسیلهٔ معادلهمندکردن این مقادیر و حل این معادلات بود. بی دلیل نیست که نخستین و یکی از مهم ترین آثار دانشمندان اسلامی و علم جبر، کتاب محمدبن موسی خوارزمی الجبر و المقابله نام دارد، زیرا در این نام، روح کلی حاکم بر علم جبر نهفته است که در آن «جبر» به کار بردن یک جملهٔ منفی در یک طرف معادله برای حل آن و «مقابله» استفاده از جملات مثبت در حل معادلات به علمی مورد بررسی قرار دادهاند. این دسته از ریاضی داده و آن را به صورت یک علم و به روشی علمی مورد بررسی قرار دادهاند. این دسته از ریاضی دانان اسلامی از خوارزمی آغاز و با دستاوردهای علمی مورد بررسی قرار دادهاند. این دسته از ریاضی دانان اسلامی از خوارزمی آغاز و با دستاوردهای غیام، ماهانی، ابوکامل شجاعبن اسلم، ابوالوفای بوزجانی، خجندی، ابوسهل کوهی و... ادامه یدا می کند.

طبقه بندی معادلات جبری، به ویژه معادلات درجهٔ اول و دوم و سوم، یکی از مهم ترین گامهای دانشمندان اسلامی برای منظم کردن علم جبر و تعبیر «علم» بخشیدن به آن است. به ویژه نقش خیام در حل معادلات درجهٔ سوم، به عنوان کسی که برای نخستین بار به تحقیق در حل این گونه معادلات پرداخت بسیار درخور توجه است. در عین حال، ریاضی دانان اسلامی نخستین کسانی نیز بودند که جبر را به علم هندسه وارد کردند و از طریق معادلات جبری به حل مسائل هندسی پرداختند. تأثیر و عمق نفوذ نقش ریاضیات اسلامی در تبیین دانش جبر در مغرب زمین، بیش از هر چیز، براساس اطلاق این نام (جبر) در غرب پیداست. جبر در غرب محل مسائل صورت لاتین شدهٔ نام عربی آن، نامیده می شود. ا

مدتی پس از خوارزمی، ابوالحسن احمدبن ابراهیم اقلیدسی، ریاضیدان دمشقی الاصل، کسرهای اعشاری را در کتاب خود دربارهٔ ریاضیات هندسی، با نام الفصول فی الحساب الهندسی ابداع کرد. یکی دیگر ازگامهای بسیار مهم مسلمین در حوزهٔ علم اعداد طرح اعداد منفی بود. برای نخستین بار در عالم اسلام ابوالوفا بوزجانی در بخش دوم از رسالهٔ بسیار مهم خود، کتاب فی ما یاحتاج البه

١. ابوالقاسم قرباني، ژندگينامهٔ رياضيدانان دورهٔ اسلامي، تهران، مركز نشر دانشگاهي، ١٣٦٥، ص ٢٣٦-٢٣٨.

الكتّاب و العمّال من علم الحِساب اعداد منفى را ابداع كرد. او براى ناميدن اين اعداد از وارّهٔ «دِين» استفاده کرده است.

در دیگر بخشهای دانش ریاضی، ازجمله مثلثات و هندسه نیز دانشمندان اسلامی آرای گرانبهایی از خود به یادگار گذاشتند. در این بخشها، دانشمندان اسلامی افزون بر بسط روابط حاکم بر مثلثات یونانی، خود به یافتههای جدیدی نیز رسیدند، یکی از این یافتهها در کتاب شکل القطاع از خواجه نصیرالدین طوسی متبلور میشود. در این کتاب، طوسی به درستی و زیرکی از تقابل دو بخش از علم مثلثات سود جسته است، یکی نقش جدولهای مثلثاتی در تبدیل زوایا و اندازههای زاویههای شکلهای هندسی و دیگر، مفروضات برآمده از مثلثات یونانی. در تبیین شکلهای هندسی، خواجه در شکل القطاع با استفاده از کوشش دانشمندان پیش از خود در بسط و گسترش جدولهای مثلثاتی به تبیین بسیار دقیقی از روابط حاکم بر زوایا در اشکال هندسی پرداخته است. نمونهٔ برجستهٔ این دقت و گسترش مثلثات، به ویژه در حوزهٔ علم کره ها که خواجه نصیر نیز چند بخش از کتاب شکل القطاع خود را بدان اختصاص داده، تبدیل مختصات هندسهٔ سه بعدی به هندسهٔ دو بعدی است. این کار بهویژه در ساخت انواع اصطرلابها حايز اهميت است. ١

دورهٔ تاریخ ریاضیات اسلامی، از سدهٔ دوم هجری تاکنون، ریاضیدانان بسیاری را به تاریخ علم جِهانِ هدیه داده است. سیاههٔ بزرگی از نام این افراد می توان عرضه کرد، از جمله:

احمدين عبدالله مروزي، ملقب به «حبش حاسب»، صاحب كتاب في معرفة الكرة و العمل بها؛ ابوالعباس فضل بن حاتم نیریزی، صاحب کتاب مشهور شرح اصول اقلیدس اموسی بن شاکر، یکی از سه برادری که به «بنو موسی» مشهورند، صاحب کتاب معرفة مساحة الاشکال البسيطة والکروية ٤ ابوالحسن ثابتبن قرّه حرّانی، که آثار متعددی در زمینهٔ ریاضیات نوشته است؛ ازجمله کتاب فی الاعداد المتحابة ابوالقتح مخمدبن قاسم اصفهاني، صاحب كتاب تلخيص المخروطات ابوجعفر محمدبن حسين صاغاني خراساني، صاحب تفسير صدرالمقالة العاشرة من كتاب اقليدس ابوسعيد احمدبن محمدبن عبدالجليل سجزى، إصاحب كتاب في مساحة الأكر بالاكر؛ ابوالحسن على بن احمد نسوى، صاحب كتاب الاشباع في شرح الشكل القطاع، ابوحاتم مظفربن اسماعيل اسفزاري، صاحب كتاب اختصار في اصول اقليدس؛ غياث الدين جمشيد كاشاني، پژوهشكر بسيار مهم و بزرك و صاحب آثار متعدد ازجمله مفتاح الحساب و رسالة محيطيه؛ علاءالدين علىبن محمد سمرقندى، مشهور به ملاعلى قوشچی، صاحب رسالهٔ محمدیه؛ و البته بسیاری افراد دیگر که ذکر نام آنها در این بخش نمیگنجد.

۱. همان، من ۵۰۸-۴۸۹.

#### ۲. نجوم

در زمینهٔ نجوم اسلامی، دانستههای دانشمندان اسلامی از ترجمهٔ آثار نجومی یونانی و بهویژه نوشتههای بطلمیوس آغاز شد و با نوشتن شرحهایی بر نوشتههای او ادامه یافت. بهدنبال آن، ایرادهایی بر نوشتههای بطلمیوس گرفته شد و به طرح نظریههای نجومی خلاف نظر بطلمیوس انجامید. این نظریههای دانشمندان اسلامی به نظریههای «پیشکوپرنیکی» مشهور شدهاند، زیرا سدهها پیش از طرح ایرادهای دانشمند لهستانی، کوپرنیک بر تئوری نجومی بطلمیوس وضع شدند.

مهم ترین دانسته های نجوم اسلامی چه در بخش نظری ان و چه در زمینهٔ داده های رصدی، از طریق ترجمهٔ مهم ترین کتاب نجومی بطلمیوس، مجسطی به دست آمد. دست کم سه ترجمه و شروح متعددی بر مجسطی را در جهان اسلام میشناسیم، مطالعهٔ مجسطی در عالم اسلام باعث به وجود آمدن مکتبی شد که عمدهٔ کار آن رصد ستارگان و تهیهٔ جدولهای نجومی، که به آنها زیج گفته می شود، بود. تعداد زیجهایی که در جهان اسلام از سدهٔ دوم تا سدهٔ دوازدهم هجری نوشته شد به بیش از ۲۲۰ عنوان میرسد. در هر کدام از این زیجها، ستارهشناسان اسلامی کوشیدهاند هر چه دقیق تر به مشخصات نجومی ستارگان پی ببرند و در نتیجهٔ این کوششها دادههای نجومی دقیق تری به دست آمد. یکی از مهم ترین این دادههای نجومی تعیین طول سال شمسی بود. رصدهای فراوان ستارهشناسان اسلامی برای به دست آوردن طول سال شمسی باعث شد روشَهای متعددی نیز برای إعمال كبيسه در انواع گاهشماريهاي طرح شده در جهان اسلام طراحي و پيشنهاد شود. انجام رصدهای پیاپی برای تهیهٔ زیجها همچنین باعث دستیافتن ستاره شناسان اسلامی به مفهوم نجومی «تقدیم اعتدالین»، یعنی افزایش طول دایرةالبروجی ستارگان بر اثر حرکت گردنایی زمین در طول سالیان به اندازهٔ ۵۰ ثانیهٔ قوسی در هر سال بود. ستاره شناسان اسلامی به تدریج متوجه تفاوت مختصات دایرةالبروجی ستارگان در زمان رصد خود نسبت به دادههایی که بطلمیوس در همین زمینه در کتاب مجسطی ذکر کرده بود شدند و تقریباً همهٔ آنها مقدار اختلاف تقدیم اعتدالین را در زیجهای خود ذکر کردهاند. یکی از مهم ترین این کوششها را جابربن عبدالله بتانی انجام داد که مقدار تقدیم اعتدالین را ۵۰/۲ ثانیهٔ قوسی به دست آورد. ا

براساس تئوری زمین مرکزی بطلمیوس، که نسل اول ستاره شناسان اسلامی آن را پذیرفتند، زمین در مرکز جهان قرار داشت و خورشید و صاه و چهار سیارهٔ دیگر در دایرههایی دور زمین می چرخیدند، اما دو سیارهٔ نزدیکِ به زمین در این تئوری، یعنی عطارد و زهره، براساس رصدهای

١. كرلو آلفونسو نالينو، تاريخ نجوم اسلامي، ترجمهٔ احمد آرام، تهران، ١٣٤٩، ص ٢٢٠. ٥٠٠.

پیشینیان در درجاتی معین از خورشید دور میشدند و مسیر ۳۶۰ درجه را بر روی دایرةالبروج طی نمی کردند. در تئوری زمین مرکزی بطلمیوس چنین تصور می شد که این دو سیاره بر روی خطوطی خاص که از مرکز خورشید خارج شده و مرکز آنها را در بر میگرفت، هماهنگ با خورشید به دور زمین حرکت میکنند. این روش باعث شده بود مسیر ظاهری این دو سیاره در آسمان تقریباً با چرخش آنها در عالم واقعیت هماهنگ شود، اما رصدهای دقیق ستارهشناسان اسلامی بذر تردید را در این تئوری کاشت. از مهم ترین این رصدها، نوشتههای ابن سینا در شرحی است که بر مجسطی نوشت و در سدهٔ (هفتم هجری در بازنویسیای که خواجه نصیرالدین طوسی از مجسطی تهیه کرد وارد شد. براساس این نوشتهٔ طوسی، ابن سینا نوشته است که سیارهٔ زهره را همچون خالی بر سطح خورشید دیده است. این نوشتهٔ ابنسینا تردیدهایی بسیار اساسی در تئوری زمینْمرکزی بطلمیوس بهوجود آورد، زیـرا براساس این نظریه دیده شدن زهره بر سطح خورشید، یعنی عبور آن از سطح خورشید غیرممکن است. از اینجا خواجه نصیرالدین طوسی به عنوان شارح مجسطی ایرادی مهم بر نظریهٔ زمین مرکزی بطلمیوس وارد کرد، و آن موضوع ترتیب چرخش ستارگان به دور زمین بر خلاف نظر بطلمیوس است. این تردید را طوسی در شرقی ترین قلمرو عالم اسلام، و همزمان با او، بطروجی اشبیلی، ستاره شناس مسلمان اندلسی، در غربی ترین نقطهٔ همین تمدن، یعنی در اسپانیای اسلامی، مطرح کردند. ۱

بجز این مورد، موارد بسیاری دیگر را میشناسیم که در آنها ستارهشناسان مسلمان به آرای نجومی بطلمیوس تردید کردند. ابن هیشم ستاره شناس و فیزیکدان مشهور اسلامی، در کتاب خود، الشکوك على بطلميوس، به روش او در اثبات رياضي حركت سيارات به دور زمين و الگوى پيچيده بطلمیوس برای تبیین ظاهری این حرکتها با آنچه در واقعیت دیده میشود ایرادهای مفصلی گرفت. ابوریحان بیرونی در کتاب قانون مسعودی از کلیات نجومی حاکم بر مجسطی انتقاد کرد و بطروجی اشبیلی اصولاً با چگونگی ترتیب گردش سیارات به دور زمین بنابر رأی بطلمیوس مخالفت ورزید. این ایرادها بر نظریهٔ زمین مرکزی بطلمیوس با کارهای خواجه نصیر به اوج رسید. طوسی در اثر بسیار مشهور خود با نام التذكرة في الهيئة اساسي ترين ايرادهاي خود بر آراي بطلميوس را به دقت شرح داده است. این ایرادها گذشته از ترتیب گردش سیارات به دور زمین، به اثبات هندسی چگونگی گردش سیارات نیز وارد شده است. طوسی که از دلایل ضعف تبیین حبرکت سیارات بـر اسـاس نـظریهٔ زمین مرکزی بطلمیوس آشنا بود، با واردکردن مدلهای حرکت این سیارات بر روی کرههایی تودر تو، که

١٠ دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ٦، ذیل «تحریر مجسطی» (فرید قاسملو).

در تاریخ نجوم اسلامی به «جفت طوسی» معروف شد، جدی ترین ایرادها را بر بطلمیوس وارد کرد. مدتی کوتاه پس از طوسی ابنشاطر نیز مانند او، ایرادهایی بر اثبات هندسی حرکت سیارات بر اساس نظریهٔ بطلمیوس وارد کرد و پس از آو مؤیدالدین عُرضی دمشقی نیز نگاهی از سر انتقاد به بطلمیوس انداخت،

امروزه، تقریباً اثبات شده است که کپلر و کوپرنیک پایه گذاران مهم ترین کشف نجومی عالم، با عنوان مدل خورشیدمرکزی منظومهٔ شمسی، در ارائهٔ آرای خود تحت تأثیر دانشمندان اسلامی و از همه مهم تر خواجه نصیر بودهاند. بجز افرادی که نام بردیم، نجوم اسلامی دانشمندان بسیاری به عالم بشریت وارد کرده ازجمله محمدبن موسی خوارزمی، مؤلف زیج السند؛ بنوصباح، سه برادر ستاره شناس به نامهای ابراهیم، محمد و حسن، مؤلف رسالة فی عمل الساعات المبسوطة بالهندسة فی ای آقلیم اردت؛ ابن یونس، مؤلف زیج کبیر حاکمی الغ بیگ، دانشمند و سیاست مدار مشهور و مؤلف زیج الغ بیگ، دانشمند و سیاست مدار مشهور و مؤلف زیج الغ بیگ، دانشمند و سیاست مدار مشهور و مؤلف زیج الغ بیگ، دانشمند و سیاست مدار مشهور و مؤلف زیج الغ بیگ، دانشمند و سیاست مدار مشهور و مؤلف زیج الغ بیگ، دانشمند و سیاست مدار مشهور و مؤلف دیج الغ بیگ، دانشمند و سیاست مولف ابعاد و اجرام.

# ۳. فیزیک و مکانیک 💎 🛝 دست

دانش مکانیک نزد مسلمانان «علم الحیل» خوانده میشد. علم حیل، دانش یا شناخت ابزارهای شگردساز در اصطلاح پیشینیان بود که براساس آن، معرّف آشنایی با انواع وسایلی بود که هر یک کاری انجام میدادند.

هر چند برخی از اندیشههایی که در کتابهای مربوط به حیل آمده است در خاوردور و ایران ریشه دارد، بهیقین مهندسی اسلامی را میتوان دنبالهٔ سنت خاورمیانه و مدیترانه دانست. مصریان و رومیان در مکانیک پیشرفتهای فراوانی کرده بودند، اما سهم یونانیان از همه بیشتر بود. در دورهٔ خلفای بزرگ عباسی در بغداد، بسیاری از آثار یونانی و گاهی سریانی به عربی ترجمه شد که ازجمله کتاب پنوماتیک نوشتهٔ هرون اسکندرانی و رسالهای از ارشمیدس دربارهٔ ساعتهای آبی را میتوان نام برد.

بررسی و برآورد توان مهندسان مسلمان کار سادهای نیست، ساختن و سوار کردن وسایل به توانایی در هندسهٔ مسطحه و حساب و اندازه گیری مساحتها نیاز داشت، هرچند سوارکردن ابزار معیار منسجمی نداشت، اما علت کامیابی مهندسان مسلمان در ساخت ابزارهای نوین، چون مجسمهای با حرکات خودکار و فوارههای مکانیکی این بود که آنان در طرح این ابزار از دانش تجربی استاتیک (ایستشناسی) استفاده میکردند و نیز می توانستند قطمات لازم را از موادی که داشتند ببرند، شکل

نین مهندسان عالم اسلام سه برادر به نامهای احمد و محمد و حسن، فرزندان موسی كتاب الحيل بنوموسى نخستين اثر مدون شناخته شده در بن شاکر، مشهور به بنوموسی، لولا زمینهٔ مکانیک در جهان اسلام به شمار می رود این کتاب، یکصد دستگاه شرح داده شده اند که بیشتر آنها به صورت خودکار و با آستفادهٔ از خواص مکانیکی سیالات کار میکنند. این وسایل شامل انواع فوارههای خودکار، ساعتهای آبی، انواع بالابرهای آب و چرخهای چاه، آفتابه های خودکار و وسایلی مانند این هستند که نکتهٔ جالب در مورد پژوهشهای این سه برادر آن است که آنان پانصد سال پیش از اروپا، و برای نخستین بار، میللنگ را در حوزهٔ دانشهای فنی به کار برده اند. ۲

دیگر مهندس مشهور اسلامی و نامدارترین مکانیک مسلمان جَزَری است. او در نیمهٔ دوم سدهٔ ششم یا آغاز سدهٔ هفتم هجری در شهر آمِد یا دیار بکر امروزی میزیست. کتاب مشهور او در مورد مكانيك، كتاب في معرفة الحيل الهندسية يا الجامع بين العلم و العمل النافع في صناعة الحيل نام داردكه آن را به درخواست امیر دیار بکر، نوشت. کتاب جزری جامع علم و عمل است، یعنی هم کتابی نظری و هم عملي بهشمار مي رود. او مقام رئيس الاعمال، به معنى «رئيس مهندسان»، را نيز داشته است؛ در هنر رسم فنی مهارت داشت؛ همچنین در تشریح مطالبی که در ذهن داشته و در وصف آسان و سادهٔ دقیق ترین و پیچیده ترین ابزارها استاد بوده است. کتاب وی بهترین نوشتار دربارهٔ ابزارهای مکانیکی و هیدرولیکی در سدههای میانه است و در آن، واقعاً بین علم و عمل،مباحث نظری و راههای عملی را مطرح کرده است. این کتاب به شش بخش (نوع) تقسیم شده است:

۱. ساعتهای آبی و شمعی؛ ۲. وسایل سرگرمکننده؛ ۳. وسایلی برای شستن دست و صورت و وضو گرفتن؛ ۴. فوارهها و نیهای دایمی؛ ۵. ماشینهایی برای بالاکشیدن آب؛ ۶ وسایل جزئی و گوناگون دیگر. ارزش این کتاب به اهمیت روشها و شیوهها و اجزای آن منحصر نمیشود، بلکه جزئیات روش ساختن هر وسیله با تفصیل تمام و آن هم توسط شخصی که خود صنعتگر ماهری بوده شرح داده

ح عبدالرحمان خازنی، دیگر مکانیکدان و فیزیکدان اسلامی است. او در شهر مرو به دنیا

۱ - دونالدز هیل، مهندسی مکانیک در میان مسلمانان، ترجمهٔ معصومی همدانی، نشر دانش، س ۴،ش ۴،ص ۵-۴.

٢٠ دانشتامة جهان اسلام، ج ٩٠ ذيل «بنوموسى» (محمدجواد ناطن). ٣. ابوالعز جزري، *الجامع بين العلم والعمل، النافع في صناعة الحيل*، ترجمة محمدجواد ناطق، تهران، ١٣٧٩،

آمد و در دستگاه سلجوقیان به امور علمی پرداخت، مشهورترین اثر وی میزان الحکمه (نوشتهٔ حدود ۵۱۵ق) و از مهم ترین کتابهای علم الحیل است. مکانیک آبگونه ها (هیدرولیک)، ایستاب شناسی (هیدرواستاتیک)، به ویژه دیدگاههای وی دربارهٔ گرانیگاه، تعادل اجسام، وزن مخصوص، چگالی سنجی، بالابرها، ترازوها، زمان سنجها و فنون ساختن و به کار بستن ابزارهایی در این زمینه، جملگی نشان دهندهٔ تبحر او در حوزهٔ دانش مکانیک به شمار سی رود

از دیگر دانشمندان مسلمانِ در این زمینه، ابنهیثم بصری، جیانی قُرطبی، و البته ابوریحان بیرونی، را می توان نام برد. پژوهشهای ابوریحان بیرونی در به دست آوردن وزن مخصوص پنج مادّه و کانی امروزه آن چنان به معیارهای قرن بیستمی ما نزدیک است که تعجب همگان را برمیانگیزد. هرگاه از دید کارکردگرایانه به دستاوردهای مهندسان اسلامی بپردازیم و طراحی انواع آلات سرگرمی و شعبدهبازی و بالابرهای آب را به کناری بنهیم، مهمترین دستاورد مسلمانان در حوزهٔ علم حیل، آشنا ساختن اروپا با باروت و سلاحهای آتشین است. پیشینهٔ ذکر استفاده از انواع سلاحهای آتشین در جنگها و بهویژه هنگام محاصرهٔ شهرها به سدهٔ هشتم هجری می رسد. ابن خلاون در کتاب العبر از کاربرد انواع سلاحهای آتشین و آن هم نه فقط در به کاربردن توپها و انواع ابتدایی توپهای دستی (شمخال) یا تفنگها، بلکه در انواع گوناگونی از پرتابهها در نبردهای سلاطین اسلامی افریقا یاد کرده است. بررسی آرای چند تن از دانشمندان اسلامی دربارهٔ این پرتابهها، نوشتههای شهابالدین بن فضل الله العمری، ابن ارنبخاء و حسن الرماح، ما را با دنیای عجیب و شگفتی آور سلاحهای آتشین آشنا می سازد! ا

## ا. طب

علم طب از نخستین دانشهایی است که بین مسلمانان رواج یافت، اهمیت این علم به حدی بود که علم ابدان در ردیف علم ادیان شمرده می شد. نکته ای که به ویژه به عنوان مهم ترین عامل در بررسی دانش پزشکی در حوزهٔ تمدن اسلام باید بدان توجه شود، خاصیت بومی شدن زودهنگام پزشکی در اسلام است. شکی نیست که کلی ترین دانسته های نظری پزشکی به ویژه از راه ترجمهٔ آثار دانشمندان یونانی و از همه مهم تر بقراط و جالینوس به دست مسلمانان رسید. اما بسیاری از مسانلی که پزشکان مسلمان در خصوص بیماران خود با آن روبه رو بودند، به سرزمینهای اسلامی و شرایط خاص آن اختصاص داشت که در نوشته های یونانی از آن ذکری به میان نیامده بود. بدیهی است که به صرف عدم ذکر این موارد در آثار پیشینیان، پزشکان اسلامی نمی توانستند به آنها بی اعتنا باشند،

دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ۱، ذیل هباروته.

بنابراین، رویکردی ویژه دربارهٔ این موارد پدید آمد.

بیماریهایی که در بخشهای گوناگون الحادی، نوشتهٔ رازی بررسیمشده، بسیار بیشتر از آن چیزی است که در آثار جالینوس، بقراط و دیگر پزشکان یونانی آمده است اربکی دیگر از نکات مهم و برجسته در تاریخ پزشکی اسلامی، کتاب اناون ابن سیناست. در همهٔ دوران پزشکی غرب، هیچ کتابی که چنین جامع و مانع و دانشنامه گونه مبادی و موضوعات پزشکی را دربرگرفته باشد، به وجود نیامده بود. بی دلیل نبود که قانون به سرعت و پس از ترجمهٔ آن به لاتین، مورد توجه دانشمندان و پزشکان غرب قرار گرفت، و بهعنوان کتاب درسی در دانشکدههای پزشکی تدریس شد. اما نوآوری در حیطهٔ پزشکی اسلامی در این حد نیز متوقف نماند. مهم ترین دستاوردهای پزشکی اسلامی هنگامی به وجود آمد که چندتن از پزشکان اسلامی توجه خود را به ناهماهنگی آرای جالینوس با آنچه خود بر اثر تجربه به دست آورده بودند منعکس گردنک. یکی از نخستین ایرادهای دانشمندان اسلامی بر جالینوس را آبونصر فارابی مطرح كرد. او در رسالة خود با عنوان الرد على الجالينوس فيما نقض على ارسطاطاليس لأعضاء الانسان به طور کلی ترتیب ساختاری اعضای بدن انسان را بین آرای جالینوس و ارسطو مقایسه کرده و با توجه به آرای خود، حق را به ارسطو داده است. احتمالاً این نگرش فارابی منشأ همان انتقادهایی شد که پس از او ابنسینا از جالینوس مطرح کرد. رازی نیز در مقام پزشکی بزرگ، جامعنگر و صاحبنظر، به آرای جالینوس در پزشکی ایرادهایی مهم وارد کرد. مهم ترین نقد رازی بر آرای جالینوس هنگام طرح دیدگاههای خود دربارهٔ دیدن، شنیدن و رسیدن پرتوهای نوری از جسم به چشم ارائه شده است. رازی فرایند دیدن را درست برعکس آرای جالینوس بسته به پرتوهایی میدانست که به چشم میرسند نه آن گونه که جالینوس گفته بود با پر توهایی که از چشم ساطع میشود. در ادامهٔ این انتقاد، ابنسینا نوشتههای جالینوس در این زمینه را مشتی نوشتههای آشکارا مهمل نامید. اما مهم ترین نقد آرای پزشکی جالینوس را در جهان اسلامی، که مایهٔ شهرت و افتخار برای پـزشکی اسـلامی بدشمار میرود، ابن نفیس دمشقی، پزشک سدهٔ ششم هجری، مطرح کرد، ابن نفیس پزشکی تجربه گرا و اهل نظر بود که یکی از بزرگ ترین کشفیات پزشکی اسلامی را صورت داد. از این رو او در قرون گذشته بین نویسندگان اسلامی به جالینوس عرب (اسلامی)، همان لقبی که در مراجع مختلف به رازی نیز دادهاند، مشهور شده است، این نفیس در دو اثرش، اُشرح تشریح قانون اه شرحی که بسر کتابهای اول تا سوم قانون نوشته شده است، وارشرخ قانون م شرحی که به طور کلی بر موضوعات طرح

۱، دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۴، ذیل وابن سیناه،

شده در قانون نوشته، کشف خود موسوم به گردش ریوی خون را شرح داده است. تنها در سدهٔ نوزدهم بود که دانش جدید با این کشف مهم ابن نفیس آشنا شد. بر اساس نظر جالینوس در مورد گردش خون، خون از راه شریان وارد بطن راست قلب شده و از راه منافذی که بین بطنهای راست و چپ قلب وجود دارد به بطن چپ وارد شده و در بدن می چرخیده است، اما ابن نفیس نوشت که خون از بطن راست و از راه ورید به ریه رفته و پس از آنکه در ورید با هوا آمیخته شد از راه وریدی دیگر به بطن چپ رفته و از آنجا در سراسر بدن پخش می شود. بی شک، ابن نفیس این اطلاعات را از راه تشریح بدن انسان به دست آورده است. این کشف او سه سده پیش از آنکه میگل سروتو، پزشک ایتالیایی، آن را شرح دهد، به طور آشکار و روشن توضیح داده شد. بنابراین، لازم است در انتساب این کشف به سروتو تردید کرد. حتی دربارهٔ این موضوع که سروتو از راه ترجمههای لاتین آثار پزشکی اسلامی با آرای ابن نفیس آشنا شده یا اینکه خود به توارد، این موضوع را دوباره کشف کرده، بحثهای بسیاری در تاریخ پزشکی جهان پیش آمده است. باری کنار هم قراردادن آرای ابن نفیس، فارابی، ابن سینا و چند پزشکی بوده است. باری کشف دیگر نشان می دهد پزشکی اسلامی بسیار جدی به دنبال طرح مدلی غیرجالینوسی از پزشکی بوده است. ا

در شاخههای علوم وابسته به پزشکی، مهمترین سهم در ارائهٔ پژوهشهای اصیل و مبتکرانه متعلق به چشم پزشکی است. چشمپزشکان اسلامی افزون بر بسط آرای پزشکان و چشمپزشکان یونانی در مورد بیماریهای چشم و راههای درمان آنها، خود بیماریهای متعددی را شناسایی و راههای درمان آنها را ارائه کردند. انواع جراحیهای چشم، برداشتن آب مروارید با بیرون کشیدن مایع جمعشده از قرنیه و طرح انواع داروهای گیاهی، معدنی و حیوانی برای چشم ازجملهٔ این نوآوریهاست. از بین چشم پزشکان اسلامی نیز سهم دو تن بیش از همه چشمگیر است، یکی حنینبن اسحاق مؤلف العشر مقالات فی العین و دیگری علیبن عیسی مؤلف تذکرة الکحالین. هر کدام از این دو کتاب منشأ نوآوریهای بسیاری در زمینهٔ چشمپزشکی شد و نویسندگان آنها در زمرهٔ بزرگ ترین چشم پزشکان اسلامی درآمدند. باید اذعان کرد اروپا تنها پس از گذشت هفت سده از رواج چشم پزشکی در اسلام توانست از مجموعه دانستههای چشم پزشکان اسلامی گذر کند.

در زمینهٔ گیاهشناسی و گیاهداروشناسی نیز وضع کمابیش به همین گونه است. مهم ترین اثر یونانی که در این زمینه به دست گیاهشناسان اسلامی رسید، کتاب الحشاش نوشته دیوسکوریدس نویسندهٔ اهل آسیای صغیر در سدهٔ اول میلادی بود. این کتاب به قلم حنین بن اسحاق و چند تن دیگر

همان، ج ۵، ذیل وابن نفیس (سید صادق سجادی).

از مترجمان نهضت ترجمه به عربی ترجمه شد. در سراسر این کتاب، تقریباً خواص دارویی پانصد گیاه مطرح شده است، در حالی که تنها در بخش مربوط به گیاهان دارویی کتاب الحادی نوشتهٔ رازی تقریباً خواص دارویی هفتصد گیاه بررسی شده است. این تعداد در دیگر اثر مهم گیاه شناسی اسلامی، که نشانهٔ بسیار مهم آشنایی پزشکان اسلامی با داروشناسی است، یعنی کتاب الجامع لمفردات الادویة و الاغذیة، نوشتهٔ ابن بیطار به ۱۴۰۰ فقره رسیده است؛ یعنی نزدیک به سه برابر بیش از آنچه در کتاب دیوسکوریدس ذکر شده است. این گسترش سریع و بی سابقه در شمار گیاهان، نشان می دهد پزشکان و داروشناسان و البته گیاه شناسان اسلامی بسیار بیش از آنچه پیرو دیوسکوریدس به شمار آیند، خود به دنبال نوآوری و شناسایی خواص دارویی گیاهان بوده اند. ا

### ۵. کیمیا

مقولهٔ کیمیاگری برآیند علم و فن و جادو بود که تدریجاً شکل اولیهٔ شیمی را به خود گرفت. موضوع کیمیاگری، تبدیل مواد در حضور عاملی روحانی بود که غالباً «حجر الفلاسفه» نامیده می شد. کیمیا یکی از انواع علوم مخفی بود که اصطلاحاً به آنها «کُلّهٔ سرّ» برگرفته از حرف اول نام پنج علم کیمیا، لیمیا، هیمیا، سیمیا، ریمیا گفته میشد. در کیمیا، از مادّهای بحث میشد که با به کار بردن آن تبدیل فلزات پست چون آهن و مس به زر و سیم ممکن میشد. آن ماده را کیمیاگران «اکسیر» مینامیدند. در کیمیای اسلامی که به سرعت پس از ظهور اسلام، در سدهٔ نخست هجری، پـیدا شـد و سـنتی پیوسته تا زمان حال دارد، متون فراوانی در دست است که در دوازده سدهٔ گذشته نوشته شده و در همهٔ مراحل این صنعت بحث می کند. مهم ترین این مجموعه از آنِ جابربن حیّان است که نه تنها در جهان اسلام، بلکه در مغرب زمین نیز بزرگ ترین حجت در کیمیا به شمار می رود. با ظهور جابر، کیمیا در نزد مسلمانان از صورت «صنعت زر خرافی اً به صورت «دانش تجربی آزمایشگاهی و درآمده است. جابر به تقطیر مایعات خالص مانند آب و شیره و روغن و خون، و مانند آن می پرداخت و چنین می پنداشت که هر بار که آب را تقطیر می کند، ماده ای تازه بر مادهٔ خالص پیشین افزوده می شود، تا عدد این تقطیر به هفتصد برسد. به نظر او دست یافتن به اکسیر از طریق حوشاندن و تقطیر طلا در مراحل خلوص گوناگون تا هزار بار مقدور بود. شمار آثاری که نویسندهٔ آنها نام جابر دارد چندان فراوان است که دربارهٔ درستی انتساب برخی از <sup>آنها</sup> به جابربن حیان تولید ش*ک ک*رده است. به نظر بعضی از دانشمندان غربی و پژوهشگران دربارهٔ

۱ · ابوزیستان بیرونی *العبیدته ، کراچی ،* ۱۹۷۳ ، ص ۱۵-۳ ، ۲۱ ، ۱۲۹-۱۲۵ .

جابر، تعدادی از این رسائل را پیروان فرقهٔ اسماعیلیه و در سدهٔ چهارم هجری نوشتهاند.

پس از جابر، دیگر کیمیاگر مشهور دورهٔ اسلامی بدون شک لمحمدبن زکریای رازی است. رازی پیش از آنکه به تحصیل پزشکی بپردازد کیمیاگر بودهٔ است و نقل شده که بر اساس تجربههای بیش از حد و سخت کیمیایی دید چشمان او کاهش یافت و به همین سبب، مأیوسانه دست از کار کیمیا کشید. رازی خود را شاگرد جابر میشمرد و حتی عنوان بیشتر نوشتههای کیمیایی او مانند عناوین مجموعهٔ جابری است ولی کیمیای جابری بر پایهٔ تفسیر و تأویل باطنی طبیعت به عنوان کتاب تکوین بوده است که در تشیع و تصوف یکی از ارکان اعتقادی است. با به کاربردن این روش تأویلی معنای باطنی اشیای هر علم جابری و به ویژه کیمیا، هم بر جنبهٔ نظری و نمودها مربوط می شده است و هم به معنی رمزی و باطنی آنها رازی، با انکار تأویل روحانی، از جنبهٔ رمزی کیمیا چشم پوشی کرده و آن را به صورت شیمی درآورده است. بر این اساس، کتابهای کیمیایی رازی در اصل نخستین کتابهای علم شیمی است. کتاب سرّالا سرار که مهم ترین اثر کیمیایی رازی است درواقع کتابی شیمی است که با اصطلاحات کیمیا بیان شده است. در این کتاب، ذکر فرایندها و آزمایشهایی از شیمی به میان آمده که خود رازی آنها را انجام داده است و می توان اِنها را با اشکال برابر آن اعمال در شیمی جدید همچون تقطیر و تکلیس و تبلور و غیره مطابق دانست رازی در این کتاب و دیگر آثارش بسیاری از آلات را همچون قرع و انبیق و دیگ و چراغ نفتی شرح کرده است که بعضی از آنها تا زمان حاضر کاربرد دارند در سدهٔ چهارم هجری، ابن سینا و فارایی دربارهٔ اکسیرها و برخی از موضوعات مربوط به کیمیا چیزهایی نوشتند. اما هیچ کدام از این افراد رسالهٔ جداگانهای دربارهٔ کیمیا تألیف نکردند. از دیگر کیمیاگرانی که در این دوره و پس از آن میشناسیم باید از/آبوالحکیم محمدبن عبدالملک صالحی خوارزمی، صاحب رسالة عين الصنعة و عون الصّناع ياد كرد. پس از او، ابوالقاسم عراقي كه در سده مفتم مىزيست، كتاب المكتب في زراعة الذهب رأ به رشتة تحرير درآورد عبدالله بن على كاشاني كيميادان سده هفتم و اوايل سده هشتم نيز از اشخاص صاحبنام به شمار مي آيد. آخرين ستاره فروزان در آسمان کیمیا در دورهٔ اسلامی عزالدین جلدکی است که نوشته هایش از مآخذ درس و مصدر فهم زمان او و پس از او بوده است. المعساح في اسرار علم المفتاح و البدر المنير في اسرار الاكسير چند نمونه از آثار کیمیایی او بهشمار میروند. ۱

۱ - سید حسین نصر، *علم و تمدن در اس*لام، ترجمهٔ احمد آرام، ح ۲، تهران، ۱۳۵۹، ص ۱۲۳۳ علی اصغر حلبی، ت*اریخ تمدن اس*لام، ج ۱، تهران، ۱۳۵۹، ص ۲۱۳، ۲۲۳ و ۲۳۴\_۲۳۳.

#### عر فلسفه

در جهان اسلام، ابویوسف یعقوببن اسحاق کندی (۲۶۰–۱۸۵ ق) اولین فیلسوف مسلمان به شمار می اید. او نخستین کسی بود که به پژوهش و مطالعه در علم و فلسفه پرداخت و از این رو، او را «فیلسوف العرب» نامیدهاند. کوفه در سدهٔ دوم و سوم هجری کانون مطالعات علوم عقلی بود و کندی در چنین فضایی به تحصیل پرداخت و علم و فلسفه را فرا گرفت، یونانی و سریانی آموخت و آثـاری ارزشمند به عربی ترجمه کرد. آثار کندی، که در حدود ۲۷۰ اثر برشمرده شده است، به هفده دسته تقسيم مىشود، ازجمله فلسفيات، منطقيات، حسابيّات، كريّات، موسيقيات، نجوميات و هندسيات. کندی نخستین کسی بود که بین دین و فلسفه آشتی ایجاد کرد و مسیر را برای فارآبی این سینا و ) ابن رشد هموار ساخت. او از یک سو، در نظریهٔ اولیهٔ خود روش منطقیون را پیمود و دین را تا مرتبهٔ فِلسفه پایین آورد و از طرفی، در نظریهٔ دوم، دین را علمی الاهی دانست و از حد فلسفه بالاتر برد، به گونهای که این علم با نیروی پیامبری شناخته میشد. از این رو با تفسیر فلسفی دین، با فلسفه آشتی برقرار کرد. ا دیگر فیلسوف بزرگ در قرون اولیهٔ عالم اسلام محمدین زکریای رازی است که، به نوشتهٔ ابنندیم فلسفه و علوم را به خوبی می دانست. شمار آثار رازی ۱۴۷ اثر برشمرده شده است که امروزه دستکم شش رسالهٔ فلسفی او باقی مانده است. رازی در فلسفه نظامی منسجم نداشت ولی در قیاس با شرایط عصر خود به منزلهٔ یکی از قوی ترین دانشمندان و متفکران اسلامی در تاریخ تفکر بشری مطرح شده است. او قایل به اصالت عقل بود و به نیروی آن بی اندازه تکیه می کرد و به حرکت به سوی خدای متعال ایمان داشت، ولی به سبب سرسختی در مورد اصالت عقل و حملات شدید به پیروان نظر و قیاس و به معتقدان جمع میان دین و فلسفه و معارضه با ادیان و توجه به برخی از مبانی فلسفی ایرانیان و فلاسفهٔ پیش از ارسطو، بهویژه ذیمقراطیس و باورهای خاصی که داشت، خشم دستهای بزرگ از علمای اسلامی بر ضد او برانگیخته شد. دسته ای او را تنها متطبّب خواندند و حق ورود به مباحث فلسفی را به او ندادند. بسیاری از نویسندگان، علما و متفکران اسلامی او را ملحد، نادان، خافل و جاهل نامیدند و بسیاری دیگر از متفکران اسلامی، از جمله افرادی چون ابونصر فارابی، ابن حزم اندلسی، ابن رضوان، ناصر خسرو و فخرالدین رازی بر آثار او ردیه نوشتند. ۲ پس از رازی، بزرگ ترین فیلسوف مسلمان که در تاریخ علوم عقلی و بـهویژه در تأیـید فـلسفهٔ

۱۰ ذبیحالله صفاء تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی تا اواسط سدهٔ پستجم، ح ۱۰ تسهران، امیرکبیر، ۱۳۵۹، ص ۱۹۲۵. ۲. محمدین زکریای رازی، سیرت فلسفی، ترجمهٔ عباس اقبال، تهران، ۱۳۱۵، جاهای مختلف.

افلاطون و ارسطو و نزدیک کردن آن دو به یکدیگر، به پیروی از افلاطونیان جدید و منطبق ساختن مبانی حکمت در اسلام مقامی شامخ دارد ابونصر فارابی است که به درستی لقب «معلم ثانی» بدو داده شده است. فلسفهٔ فارابی از گذشته متفاوت است؛ به گونهای که وی، با مطالعهٔ آرای فلاسفهٔ پیشین، آنها را با محیط فرهنگی خاصی که در آن زندگی می کردند تطبیق داده است. او بر این باور بود که فلسفه اساساً یک مفهوم واحد است که هدف آن جست وجوی حقیقت است. از این رو، حقیقت دینی و حقیقت فلسفی از نظر او (سوای مسائل صوری) با هم هماهنگی دارند و باید با تلفیق آنها فلسفهٔ نوینی را پایه گذاری کرد.

دیگر فیلسوف بزرگ این دور ابن مسکویه است که دست کم چهارده رساله در این موضوع از وی باقی مانده است. ابن مسکویه در یکی از مهم ترین آثار خود به نام الفوذ الاصغر یکی از دیدگاههای نوین خود را در مورد آفرینش انسان مطرح کرده است. در این نظریه او می کوشد اثبات کند که آفرینش از عدم محقق شده و صورتها به تدریج دگرگون میشوند، ولی مادّه به شکل ثابت باقی میماند؛ صورت اول معدوم میشود و صورتهای بعدی از نیستی به هستی تبدیل میشوند. بنابراین، تمامی پدیدهها از عدم آفریده شدهاند. در مورد انسان، او معتقد است آفرینش و تکامل انسان چهار مرحله حمادی، رنباتی، حیوانی و انسانی دارد و در انسان چیزی به نام روح وجود دارد که امور حاضر و غایب و محسوس و معقول را درک می کند و می تواند امور پیچیدهٔ مادی را ادراک کند. ۲ در این دوره، این سینا نیز به عنوان بزرگ ترین فیلسوف اسلامی وجود دارد که شخصیتی مهم و همچنین دارای نظام فلسفی استوار و درخشان است. ویژگی مهم و برجستهٔ او، که از وی نه تنها در جهان اسلام، بلکه در کل قرون وسطای مغرب زمین شخصیتی یگانه ساخته، این است که توانسته از برخی مفاهیم اساسی در فلسفه به طور مستدل تعریفی خاص و منحصر به فرد عرضه کند. ابن سینا در مورد هر یک از نظریه های شناخت، نبوت، خدا و جهان، انسان و حیات، رابطهٔ نفس با بدن و مانند اینها گزارش مفصل و البته جداگاندای داده است. این آرای او در جریان قرون وسطا به شدت در شرق و غرب نـفوذ کـرد و در مـدارس و دانشگاههای مهم اروپا تدریس میشد، او به نوعی به دو جهان عقلی و دینی که فیلسفهٔ پیونان و مذهب اسلام را شکل داد، تکیه کرد. از لحاظ عقلانی، ضرورت و لزوم وحی را به طور مستدل ثابت کرد وبیان کرد که بصیرت عقلی ـ روحی عالی ترین موهبتی است که به پیامبر اعطا شده است. روح پیامبر

١٠ ابن خلکان، وفيات الاحيان، فاحره، ١٢٧٥ ق، ج ٢، ١١٣ - ١١٢.

۲. دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۵، ذیل «ابوعلی مسکویه» (ابوالماسم امامی)،

آن چنان نیرومند است که مفاهیم عقلانی را به صورتی زنده و پویا در می آورد و با عنوان ایسان بسر مردمان عرضه می شود.

طی سدهٔ چهارم هجری، جمعیتی سرّی با اهداف فلسفی، دینی و اجتماعی به نام «اخوان الصفا» در بصره شکل گرفت. از بزرگان شناخته شدهٔ این جمعیت می توان زیدبن رفاعه ابوالعلاء معری، ابن راوندی و ابوحیّان توحیدی را نام برد. اخوان الصفا گروهی متفکر بودند که به اندیشه های عرفانی افلاطون و فیثاغورسیان و صوفیان و فیلسوفان مشائی و مبانی شیعه اعتقاد داشتند. اعضای این جمعیت به چهار دستهٔ مبتدیان، برادران نیکوکار دانا، برادران فاضل کریم و حکیمان تقسیم می شدند و هر یک از اعضا می توانست این مراحل را طی کند. مجالس و درسهای آنان کاملاً سرّی بود و رسائل آنها نیز، نه با نام نویسندهٔ آن، بلکه با امضای کلی اخوان الصفا منتشر می شد. اخوان الصفا مجموعاً ۵۱ رساله نوشتند. از دید آنها علوم الاهی به پنج دسته به شرح زیر تقسیم می شد: ایم معافت بروردگار و صفات حق آن علم روحانیات آن علم نفسانیات آن علم معاد یا رستاخیز شناسی آن علم سیاسیات صفات حق تقسیم می شد. از این دوره به بعد، همچنان شاهد ظهور و رشد فلاسفهٔ متعددی در عالم السلام هستیم که هر یک، اندیشهٔ خاصی را نیز با خود به جهان عرضه کردند. در اینجا برخی از مشهور ترین افراد به اختصار معرفی می شوند:

آبوحآمد محمد غزالی طوسی، که مهم ترین اثر او، راحیاء علوم الدین به عربی نوشته شده و به دفاع از اندیشه های دینی در مقابل آرای دیگر فلاسفه اختصاص دارد. این کتاب به چهار قسم عبادات، عادات، مهلکات و منجیات تقسیم شده است.

اعمر خیام ازجمله کسانی بود که به فراگیری علوم یونانی اهتمام داشت. اندیشه های خیام نزدیک به اندیشه های اخوان الصفا و طرز بیان او با طرز بیان آنان یکسان است، خیام به وجود خداوندی معتقد است که خیر مطلق است و عقاب و عذاب از او صادر نمی شود.

ابن باجه، ابن میمون قرطبی، ابن طُفیل، و ابن رشد از فیلسوفان بزرگ متعلّق به مکتب اسپانیا (اندلس) هستند. ۲

در همان دوره که این فلاسفه در اسپانیا به دنیا آمدند و رشد کردند، در ایران نیز شاهد درخشش

١ - دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۷، ذیل ۱۵ خوان الصفای، (شرف الدین خواسانی).

۲ . ممان: ج ۴، ذیل «ابن رشد»، (شرف الدین خراسانی)،

افراد بسیاری بودیم؛ از جملهٔ این افراد شهاب الدین سهروردی مشهور به شیخ اشراق را می توان نام برد، که لانار گوناگونی هم به فارسی و هم به عربی تألیف کرده است. از جمله مهم ترین نوشته های سهروردی حکمة الاشراق، التلویحات و هیاکل النور به عربی، پرتونامه و عقل سرخ به پارسی هستنیا. جز اور فخرالدین رازی را نیز که تقریباً معاصر سهروردی بود، باید نام برد. فخرالدین رازی از گروه فیلسوفانی است که در آسان نویسی بسیار ماهر بود و از آنجا که در حکمت و کلام تبحر داشته و آن را با ذوق شاعرانه می آمیخته است، استد لالهایش نیز استوار و شیواست.

کسی که به ویژه به عنوان فیلسوف، دانشمند، سیاست مدار و اندیشه پرداز در این بخش باید مورد توجه بسیار قرار گیرد خواجه نصیرالدین طوسی است که در شرایط بسیار سخت اجتماعی و سیاسی ایران، یعنی همزمان با یورش مغولان ظهور کرد. طوسی به طور کلی در فلسفه پیرو آبن سینا است، اما عقاید خاص خود را نیز دارد. ۱

پس از طوسی، مهم ترین فیلسوف، میرداماد استرآبادی است که تقریباً در عصر صفویه میزیست. ازجمله آثار مشهور او القسات است که در آن بحث نوینی را در مورد حدوث و قِدم عالم عنوان کرده و در ضمن آن، عالم معقولات مجرد را حادث دهری (زمانی) دانسته است.

فیلسوف مشهور دیگر این دوره، میرفندرسکی است. از صفات او آنکه ظاهری ساده داشت و مصاحب درویشان بود. افکار و اندیشههای میرفندرسکی در چارچوب کلمات و آرای ابنسینا و فلسفهٔ مشاء قرار میگیرد. میرفندرسکی در تمام مواردی که بین فلسفهٔ مشاء و طرفداران سهروردی اختلاف نظر بود از فلاسفهٔ مشاء دفاع می کرد، میرفندرسکی، از میان فلاسفه اسلامی، تنها کسی است که طی سدههای گذشته، زبان سنسکریت می دانسته و از این رو، یکی از مهم ترین آثار فلسفی و اعتقادی فلاسفهٔ هند، یعنی مهابهارات، را شرح کرده است.

در سدهٔ یازدهم هجری، بلافاصله پس از میرفندرسکی، ملاصدرای شیرازی مشهور به اصدرالمتالهین پا به عرصهٔ وجود گذاشت. او بزرگ ترین فیلسوف این سدهٔ و پهویژه در زمینهٔ فلسفه اشراق است. ملاصدرا از آغاز تحصیلات خود تا زمان پختکی اندیشه، سه مرحلهٔ شاگردی، روزگار عبادت و عزلت، و دوران تألیف و بیان افکار و آرا را پشت سر گذاشت. از تألیفات مهم فلسفی ملاصدرا الاسنارالار بعه واللبدا و المعاد است.

یکی از مهمترین جنبههای بررسی فلسفه در عالم اسلام، پویایی، زندگی و ادامهٔ حیات این

١. محمدتقي مدرس رضوي، احوال و آثار خواجه نصيرالدين طوسي، تهران، ١٣٥٢، ٧١- ٩٠.

دانش در اعصار مختلف است و چنان که ملاحظه شد، از صدر اسلام و به ویژه از زمان زندگی کِندی تا زمان ملاصدرا، جریان پیدایش حرکتهای فکری اسلامی جوشش داشته و هیچگاه از ظهور فیلسوفی بزرگ خالی نبوده است. این پویندگی از ملاصدرا به بعد نیز ادامه یافت. ملاصدرا آرای خود را در نهضت بزرگ و تمام عیار فلسفی، به نام مکتب فلسفی تهران، به یادگار گذاشت که پس از او، در دوران حکومت خاندان زندیه و البته در دورهٔ حکومت قاجار، در تهران به حیات خود ادامه داد و فلاسفهٔ بزرگ و متعددی را از خود به یادگار گذاشت. مکتب فلسفی تهران هنوز هم جریان دارد. ا

#### ٧. منطق

مسلمانان طی سده های نخستین اسلامی راه و روش منطقی خاص خود را داشتند. این روش منطقی را آشکارا می توان در علم کلام و اصول فقه دریافت. در این نوع منطق، مسلمانان با آن که از منطق ارسطویی الهام می گرفتند امّا به ندرت تحت تأثیر آن بودند. بطور مشخّص علم اصول فقه، منطق فقها به بشمار می آمد که برساختهٔ مسلمانان بود و متکلمان نیز تا سدهٔ پنجم کمتر از منطق ارسطویی استفاده می کردند و روش منطقی خاص خود را داشتند. برای نخستین بار در جهان اسلام ابن مقفع، دانشمند ایرانی، به ترجمهٔ عربی مقولات و عبارات و قیاس مبادرت ورزید و مترجمان دیگر هم رسائل منطقی را ترجمه کردند رکندی، فارابی، ابن سینا، بهمنیاربن مرزبان و حکیم لوکری در این زمینه فعالیت کردند. ولی بوعلی سینا با اینکه در کتاب شنا استخوان بندی منطق ارسطو را دست نزد و به طور کامل آن را شرح داد، در کتابهای دیگر خود در این روش منطقی (روش ارسطو) دخل و تصرف بسیار کرد. او در دیباچهٔ کتاب منطق المشرقی تأکید کرده که همچنان بر سنت مشائیان وفادار مانده است. خواجه نصیرالدین طوسی نیز در منطق بررسی بسیار کرد و کتابهای متعددی را ازجمله است. خواجه نصیرالدین طوسی نیز در منطق بررسی بسیار کرد و کتابهای متعددی را ازجمله راس را هم علم و هم ابزار می دانست، علم شناخت معانی و کیفیت آنها و کلید ادراک و فهم دیگر منطق را هم علم و هم ابزار می دانست، علم شناخت معانی و کیفیت آنها و کلید ادراک و فهم دیگر علوم تلقی کرده است.

ابن تیمیه (م ۶۶۱ق) نیز از منطقیون بزرگ اسلامی است. ازجمله مهم ترین کتابهای او در این زمینه کتاب (الرد علی المنطقین و نقض المنطق است.

پس از ابن تیمید، ابن خلدون به عنوان نقاد منطق ارسطویی مطرح است. او در فصول گوناگون از کتاب مهم خود العبر و دیوآن المبتدا و الخبر از منطق سخن گفته است. او از دید تاریخی به منطق نگریسته و چگونکی پیدایش آن را بیان کرده و نفوذ آن را در جهان اسلام معیّن کرده است. او

۱ . اکبر داناسرشت، سهروردی و ملاص*ندرا*، تهران، ۱۳۴۸، جاهای مختلف.

به صورت فشرده ماهیت منطق را تعریف کرده و سپس به ذکر مبادی و اساس آن پرداخته است.

با ظهور صدرالدین شیرازی (ملاصدرا) در سدهٔ یازدهم، فعالیت فکری و عقلی در تمدن اسلامی

به اوج خود رسید (ملاصدرا در فصول مقدماتی کتاب (لاسفار) به پیروی از مشائیان، علوم را تقسیم

کرده و از منطق نیز سخن رانده است. روش منطقی او شباهت بسیاری به روش منطقی

ابنسینا دارد. ا

۸ تاریخ و تاریخنگاری

فرهنگ عرب جاهلی اساساً شفاهی بود و بر همین منوال نیز از نسلی به نسل دیگر منتقل می شد. تا پیش از ظهور اسلام و تأکید آموزههای قرآنی بر عبرتگرفتن از سرگذشت اقوام پیشین، اعراب جاهلی درک درستی از پیوستگی زمان به منزلهٔ مفهومی تمدنی نداشتند. اما مهم ترین مایهٔ ترغیب مسلمانان به تاریخ نگاری و تاریخ آموزی همانا آموزههای قرآن و حدیث بود. بنابراین، ابتدای پیدایش دانش تاریخ و تاریخ نگاری را نزد اعراب باید از همان ابتدای ظهور اسلام دانست. مسلمانان در مطالعات تاریخی خود، با تأثیر از آموزههای قرآن و حدیث، نخست به موضوع سیره و مغازی پیامبر پرداختند و پس از آن متوجه دیگر موضوعاتِ تاریخ نگاری شدند. از نخستین مورخان مسلمان باید از ابوم خنف پس از آن متوجه دیگر موضوعاتِ تاریخ های تکموضوعی متعددی است که بخشهایی از آن در تادیخ طبری آمده است. ابن اسحاق (م ۱۵۵ ق) نیز نخستین کسی است که به نگارش سیرهٔ نبوی دست زد. ۲ کتاب او، جز بخشهایی که در تاریخ طبری نقل شده، مستقیماً به دست ما نرسیده، اما همهٔ آن در سیرهٔ ابن هشام آمده است. واقدی (م ۲۰۹ ق) کتابی معروف به نام المغازی دربارهٔ جنگهای پیامبر شرفته است. ابن سعد، شاگرد واقدی، نیز کتاب الطبقات را مشتمل بر شرح احوال پیامبر شرفته و تابعین نوشت. در سدهٔ سوم، بلاذری (م ۲۷۹ ق) دو اثر پرارزش تاریخی به نامهای فتوح البلدان و و تابعین نوشت. در سدهٔ سوم، بلاذری (م ۲۷۹ ق) دو اثر پرارزش تاریخی به نامهای فتوح البلدان و انبین نوشت. در سدهٔ سوم، بلاذری (م ۲۷۹ ق) دو اثر پرارزش تاریخی به نامهای فتوح البلدان و انبین دوره، کتاب عظیم تاریخ الامم و الرسل و الملوک را نگاشت.

در سدهٔ پنجم، چند مورخ بزرگ وجود داشتند؛ ابن مسکویه مؤلف تجارب الامم، عُتبی مؤلف تاریخ بمینی که آن را برای سلسلهٔ غزنوی نگاشت و خطیب بغدادی مؤلف تاریخ بغداد، در سدهٔ ششم، اسامهٔ بن منقذ (م ۵۸۳ ق) الاعتبار را، که بهنوعی شرح حال بهشمار می رود، نوشت و عمادالدین اصفهانی (م

۱. محمد خوانساری، قوانین منطق صوری، دو جلد، تهران، ۱۳۳۱-۲۳۳۱ جاهای مسختلف؛ ابنونصر فارابنی، احصاء العلوم، قاهره، ۱۹۲۸ مس ۱۵۳ دانشپژوه، محمدتقی، واز منطق ارسطو تا روششناسی توین، مجلة جلوه، س ۱، ش ۱، ص ۲۴.

۲. ج. م. عبدالجليل، تماريخ ادبيات هرب، ترجمهٔ آذرتاش آذرنوش، تهران، اميركبير، ۱۳۹۳ش، ص ۱۵۳.

۵۸۹ق) نصرة الفتره را در تاریخ سلجوقیان نوشت.

در سدهٔ هفتم، با مورخان بزرگی روبه رو هستیم: ابن اثیر (م ۶۳۲ق) که از مشهور ترین مورخان عرب زبان است و کتابهای الکامل فی التادیخ و اسد الغابة را نگاشت. دیگر مورخ بزرگ این سده ابن خلکان است که رسالهٔ مهم وفیات الاعیان را نگاشت که فهرستگونهای از تذکرهٔ رجال و تاریخ ادب است.

در سدهٔ هشتم، ابن ابی زرع (م ۷۲۷ ق) کتاب مهم خود روض القرطاس را در تاریخ مغرب و ابوالفدا كتاب المختصر في اخبار البشر را تأليف كرد. در سدهٔ نهم، تقى الدين فاسى تاديخ مكه را نوشت. در همین سده، مقریزی مهم ترین اثر خود، الخطط و الآثار، را دربارهٔ تاریخ و جغرافی مصر نگاشت. در سدهٔ یازدهم نیز، مقرّی کتاب نَفح الطیب را در تاریخ اسپانیا به نگارش درآورد. ۱

همانند دورهای که دربارهٔ تاریخنگاری به زبان عربی برشمردیم، تاریخنگاری به زبان فارسی نیز موازی با آن به حرکت خود ادامه داده و رشد کرد. همچون تاریخنگاران عربینویس، نویسندگان ایرانی هم در دورههای متعددی کتب تاریخی تألیف کردند یا از عربی به فارسی برگرداندند. از کهن ترین کتابهای تاریخ عمومی به زبان فارسی که تاکنون باقی مانده است، تاریخ بلعمی نوشتهٔ ابوعلى بلعمى در سال ٣٥٢ ق است. پس از آن، زين الاخباد كرديزي (تأليف نيمهٔ اول سدهٔ پنجم)، را می توان نام برد. اما مهم ترین دورهٔ تاریخنگاری در ایران و به زبان فارسی، دورهٔ مغول یعنی از سدهٔ هفتم به بعد است. در این دوره شاهد رستاخیزی در نگارش کتابهای تاریخی به فارسی هستیم. مهم ترین کتابهای تاریخی این دوره، تاریخ جهانگشای جوینی نوشتهٔ عطاملک جوینی، طبقات ناصرى نوشتة عثمان بن محمد جوزجاني (تأليف ۶۵۸ ق)، نظام التواديخ نوشتة عبدالله بن عمر بيضاوي، جامعالتواريخ توشته رشيدالدين فضلالله همداني، تاريخ بناكتي تأليف فخرالدين داود بناكتي، تاريخ گزيده تأليف حمدالله مستوفى، تجزية الامصاريا تاريخ وصاف نوشتهٔ شرفالدين عبدالله وصاف شیرازی و مجمع الانساب تألیف محمدبن علی شبانکارهای است. مجد و عظمت تاریخ نگاری به زبان فارسی در دورهٔ تیموری و ترکمانان نیز ادامه یافت، از آثار این دوره می توان مجمع التواریخ السلطانیه نوشتهٔ حافظ ابرو، ظفرنامه نوشتهٔ شرف الدین علی یزدی، دوضهٔ الصفا نوشتهٔ میرخواند، و تادیخ حبيب السير نوشتة خواند مير را نام برد. ٢

پس از ترکمانان و با استقرار دولت صفوی، تحول مهمی در تاریخنگاری به زبان فارسی رخ داد و <sup>آن، شک</sup>ل جدیدی از تاریخنگاری بر اساس تفکر شیعی بود. از مهم ترین این گونه کتابهای تاریخی،

۱. دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ۲، ذیل «تاریخ و تاریخنگاری».

۲. همان.

باید صفوة الصفا نوشتهٔ ابن بزاز، تاریخ عالم آرای عباسی نوشتهٔ اسکندر بیک منشی ترکمان، لب التواریخ نوشتهٔ یحیی بن عبداللطیف قزوینی و تاریخ جهان آرا از قاضی احمد غفاری را ذکر کرد. بخش مهمی از تاریخ نگاران این دوره تاریخ حکومت پادشاهان صفوی را به عنوان اصلی ترین موضوع تاریخ نگاری انتخاب کرده و آثار متعددی در این زمینه تألیف کردند که از آن جمله جواهر الاخبار، تألیف بوداق منشی قزوینی، قابل ذکر است،

در دورهٔ افشاریه و زندیه سنت تاریخنگاری صفوی با همان گرایش شیعی ادامه یافت. از مورخان مهم این دوره میرزا مهدیخان استرابادی، منشی مخصوص نادرشاه، بود که آثار متعدد تاریخی از جمله دُرّهٔ نادره و جهانگشای نادری را تألیف کرد. در دورهٔ زندیه نیز، از وجود مورخانی همچون ابوالحسن گلستانه صاحب مجمل التواریخ، میرزا محمد کلانتر، مؤلف دوزنامهٔ میرزا محمد کلانتر، و میرزا صادق موسوی اصفهانی، مؤلف تاریخ گیتی گشا، خبر داریم.

در دورهٔ قاجار، رخداد مهم دیگری در تاریخنویسی ایران به فارسی صورت گرفت که تحت تأثیر آن باید تاریخنگاری این دوره را به دو قسمت تقسیم کرد، تا پیش از آشنایی ایرانیان با علوم جدید و از آن میان، تاریخنگاری، یعنی در بخش اول دورهٔ حکومت قاجار، تاریخنویسی این دوره همانند تاریخنویسی در دورهٔ صفویه و زندیه و طبق همان سبک و سیاق و نثر ادبی سابق بود، که یک قسمت از تاریخنگاری دورهٔ قاجار را تشکیل میدهد و، در دورهٔ دوم، تاریخنگاری این دوره از آشنایی ایرانیان با روش جدید تألیف تاریخ اروپایی آغاز میشود. شکست ایران از روسیه و توجه به دلایل این شکست و روی آوردن به ترجمه از زبانهای اروپایی آغازگر بخش دوم تاریخنگاری قاجار است.

از آثار مهم تاریخنگاری در بخش اول دورهٔ قاجار، تادیخ محمدی و تادیخ دوالقرین نوشتهٔ میرزا فضل الله خاوری شیرازی؛ مآثر سلطانی نوشتهٔ عبدالرزاق مفتون دنبلی؛ و تادیخ عضدی نوشتهٔ عضدالدوله سلطان احمد میرزا و ناسخ التوادیخ نوشتهٔ محمدتقی سپهر را می توان نام برد. در دورهٔ دوم تاریخ تاریخ تاریخ تاجاریه بر اساس ترجمه از زبانهای اروپایی نمونههای چندی از کتابهای تاریخ اروپایی، ازجمله تادیخ انحطاط و زوال امپراتودی دوم نوشتهٔ ادواردگیبون به فارسی ترجمه شد، سرجان ملکم نیزکتاب تادیخ ایران را به انگلیسی تألیف کرد که بعداً به فارسی برگردانده شد، ا

اینها جملگی مواردی از تاریخنگاری بودند که بدانها اشاره شد. یکی دیگر از مباحثی که باید در جریان بررسی تاریخنگاری در دورهٔ اسلامی بدان توجه شود این است مورخان به لحاظ رونی تاریخنگاری از سبک و سیاق متنوعی در نالیف کنب پیروی میکردند، از این رو، آثار تاریخی آنان را به

۱. م*ما*ن.

چند دسته می توان تقسیم کرد که عبارتاند از:

- الف) تاریخنگاری خبر: که در موضوعات متعددی مانند حدیث، قصه، مـقتل، سـیره و مـغازی دستهبندی میشود.
- ب) وقایعنگاری: که تدوین رویدادها و حوادث براساس نظم تاریخی به شکلی پیوسته و یکپارچه است.
  - ج) ذیل نویسی و مختصر نویسی: نوشتن ذیل و تکمله هایی بر آثار تاریخی گذشتگان.
- د) تاریخنگاری عمومی: ذکر وقایع ممالک اسلامی، بدون دخالت عناصر قومی و جغرافیایی و مانند آن، به روش تقویمی و سال شمار.
- ه) تاریخ نگاری بر اساس نسبشناسی: ذکر حوادث تاریخی بر اساس شناسایی پشت به پشت و شجره شناسی و پیوند آن با قبایل و طوایف، که پیشینهٔ آن به دورهٔ جاهلی بازمی کردد.
- و) تاریخنگاری به سیاق طبقات: این روش، کهن ترین روش تاریخنگاری در کار مورخان اسلامی است. در کتب تاریخی «طبقات» مورخ شرح احوال بزرگان دینی و علمی و سیاسی هر دوره یا نسل را در یک طبقهٔ مجزا از دیگر دورهها یا طبقات، به ترتیب زمانی تدوین میکرد.
- ز) سرگذشت نامهها: که شمار بسیاری از متون تاریخی را در بر میگیرد و تدوین کتابهایی دربارهٔ سرگذشت خلفا، فرمانروایان و دانشمندان است، این شیوهٔ تاریخنگاری تحت تأثیر سیرههای تألیفشده دربارهٔ پیامبر مَنْ به وجود آمد،
- ح) سدهنامهها: این روش تاریخنگاری از سدهٔ هفتم متداول شد. در این روش سرگذشت رجال در یک سدهٔ مشخص به شیوهٔ عام و الفبایی آورده میشود.
- ط) تاریخنگاری محلی: ذکر رویدادها و حوادث تاریخی یک محله یا سرزمین یا شهر براساس تقویمنگاری تاریخی و سال شماری،
- ی) تاریخنگاری دودمانی: تألیف کتب و رسالاتی بر محور دورهٔ حکمرانی خلفا و سلاطین، در این روش تساریخنگاری، که از روش ایسرانیان پیش از اسلام اقتباس شده، تساریخ پادشاهان را تنظیم میکردند.

در هر یک از این تقسیم بندیها کتابها و رسالات گوناگون به زبانهای فارسی و عربی تدوین شده است. نمونهٔ این کتابها را باید در کتاب شناسیها یا منابع مفصّل تاریخی جست وجو کرد. ا

۱. رسول جعفریان، متابع تاریخ اسلام، قم، ۱۳۷۱، ص ۱۵۱ فرانتس روزنتال، تاریخ و تاریخ نگاری در اسلام، ترجمهٔ اسدالله آزاد، مشهد، ۱۳۲۵، ص ۱۸۱-۱۸۱ حبدالعزیز دوری، بعث فی نشاهٔ حلم التاریخ حندالعرب، بیروت، ۱۹۹۳، ص ۱۸-۸۱.

مسلمانان در زمینهٔ دانش جغرافیا نیز مانند دیگر رشتههای علوم اوایل، همچون ریاضی، پزشکی و نجوم به میراث تمدنهای پیشین به ویژه یونان، ایران و هند تکیه کردند. آنان با مطالعه و ترجمهٔ آثار آنها توانستند این دانشها راگسترش دهند. فتح ایران و مصر و سند این فرصت را به مسلمانان داد که از موفقیتهای علمی و فرهنگی مردمان این سه مهد تمدن اطلاعات دست اولی کسب کنند مهم ترین منبع مسلمانان دربارهٔ جغرافیای هندی، از طریق کتاب اسوریا سدهانته که در زمان خلافت منصور عباسی از سنسکریت به عربی ترجمه شد، به دست آمد. معلومات جغرافیایی و نجومی یونانیان نیز با ترجمهٔ آثار بطلمیوس و دیگر دانشمندان یونانی به مسلمانان انتقال یافت. کتاب جغرافیای بطلمیوس چند بار در دورهٔ عباسی ترجمه شد. ولی آنچه امروزه در دست است، اقتباس جغرافیای بطلمیوس چند بار در دورهٔ عباسی ترجمه شد. ولی آنچه امروزه در دست است، اقتباس

محمدبن موسی خوارزمی از این کتاب است که با دانش مسلمانان نیز درآمیخته است. آ جغرافیای علمی در فرهنگ اسلامی در دوران خلافت منصور عباسی آغاز و به ویژه در دوران خلافت مأمون تشویق شد. در عصر خلافت مأمون جغرافیا بسیار پیشرفت کرد: اندازه گیری یک درجه از قوس کرهٔ زمین، تهیهٔ جداول نجومی و نقشه های مختلف جغرافیایی، ازجملهٔ این پیشرفتها به شمار می آیند.

پیش از سدهٔ سوم هجری نوشته های جغرافیایی مستقلی وجود نداشت، بلکه گاه وبی گاه به اطلاعات پراکندهٔ جغرافیایی از آن دوران برمی خوریم، امّا سدهٔ سوم هجری دوران نوآوری و پیشرفت دانش جغرافیا در تمدن اسلامی است ریرا در این سده از یک سو، آشنایی با آثار بطلمیوس صورت گرفت و به دنبال آن، ترجمه هایی پدیدار شد که رشتهٔ جغرافیای علمی با آن آغاز شد. از دیگر سو، نمونه های گوناگون جغرافیای وصفی به وجود آمد و در اواخر همین سده، آثار جغرافیایی چندی تألیف شد و سفرنامه های گوناگونی نیز به نگارش درآمد.)

در سدهٔ چهارم هجری با پیدایش مکتبهای جغرافیای اسلامی که به وصف «مسالک و ممالک» اهمیت ویژه میداد و با اطلس اسلام یعنی بهترین نمونههای ترسیم جغرافیایی ارتباط نزدیک داشت، نوشتههای جغرافیایی به اوج رسید.۲

۱ ، فرانتس تشنر و مقبول احمد، تاریخچهٔ جفرافیا در تمدن اسلامی، ترجمهٔ محمدحسن گنجی و عبدالحسب آذرنگ، تهران، ۱۳۷۵، ص ۱۰۱۰،

۲ ، سید حسین نصره علم و تعدّن در اسلام، ترجمهٔ احمد آرام، تهران، ۱۳۵۹ می ۱۸۸ تشنر و احمد، پیشین، ص ۱۲.

به نظر میرسد دگرگونی دانش جغرافیا در تمدن اسلامی را می توان به دورههای مختلفی تقسیم کرد.

دوره اول (سدههای سوم و چهارم هجری): در این دوره دانش جغرافیایی رو به رشد و بالندگی گذاشت. نوشتههای جغرافیایی این دوره به دو مکتب، که هر کدام زیرشاخههایی دارند، دستهبندی میشوند: (()متونی که دربارهٔ جهان و به طور کلی عالم نوشته شده ولی قلمرو خلافت اسلامی به عنوان مرکز جهان اسلام در آنها با تفصیل بیشتری مطرح شده است: (() ثاری که به وضوح تحت تأثیر آرای ابوزید بلخی بوده اند و فقط به گزارش سرزمینهای اسلامی پرداخته و هر ناحیه یا ایالت از آن را اقلیم جداگانه ای دانسته اند و جز در نواحی مرزی، کمتر به سرزمینهای غیراسلامی پرداخته اند. این دوره دانش دوره دوم (سدهٔ پنجم): این سده دورهٔ رونق جغرافیای اسلامی است. در این دوره دانش جغرافیای مسلمانان اعم از آنچه از یونانیان و دیگران اقتباس کرده یا خود از راه پژوهش و مشاهده و سیاحت به دست آورده بودند، در بالاترین سطح پیشرفت قرار داشت.

دوره سوم (سدههای ششم تا دهم): این سدهها دورهٔ تلفیق در جغرافیای اسلامی به حساب میآیند. در این دوره، غیر از آثار کسانی چون ادریسی، سطح نوشتهها در مقایسه با کتب دورهٔ پیشین رشد چندانی نداشت و روحیهٔ علمی و انتقادی به موضوع جغرافیا و تأکید بر اعتبار و اصالت اطلاعات، که ویژگی کار نویسندگان پیشین بهشمار میرفت، جای خود را به تلخیص و نقل معلومات سنتی و نظری از کتب نویسندگان گذشته داد.۲

دوره چهارم (سدههای یازدهم تا سیزدهم): در این دوره، شاهد آن هستیم که دانش جغرافیای اسلامی به ندرت آثاری از پیشرفت را در خود می بیند. به طور کلی، این دوره را می توان دورهٔ سکون نام نهاد، در پایان این دوره اتفاق مهمی در دانش جغرافیای اسلامی روی داد و آن، آشنا شدن مسلمانان با جغرافیای اروپایی است که از طریق ترجمهٔ آثار جغرافیایی غربی به دست مسلمانان رسید. ۳

ازگروه نویسندگان دورهٔ اول، یعنی جغرافیدانان سدههای سوم و چهارم، می توان به آبن خردادبه اشاره کرد که بیش از ده عنوان کتاب در زمینهٔ جغرافیا و دیگر علوم تألیف کرد (المسالك و الممالك از جمله آثار أو در جغرافی است. دیگر عضو این گروه، یعقوبی مؤلف البلدان و ابن فقیه همدانی مؤلف

۱۰۱یگاتی یولیانوویچ گراچکوفسکی، تاریخ نوشته های جغرافیایی در جهان اسلامی، ترحمهٔ ابوالماسم پابنده، تهران، ۱۳۷۹، ص ۷-۲. ۲. آن، آن

۳. آندره میکل با همکاری هنانری لوران، استلام و تسمدن استلامی، تنزختهٔ حسن فنروخی، تنهران، ۱۳۸۱، من ۴۸۲\_۴۸۱.

اخبارالبلدان است. مشهور ترین عضو این گروه، که خود مشهور ترین جغرافی دان سدهٔ چهارم به شمار می آید، ابوالحسن علی بن حسین بن علی مسعودی است. مسعودی دانش جغرافیا را بخشی از دانش تاریخ می دانست؛ از این رو، دانسته های خود را در مورد جغرافیا در کتاب مهمش در تاریخ، یعنی مروج الذهب و معادن الجوهر آورده است.

همچنین باید از جغرافی دانان دیگری در همین دوران یاد کرد. اصطخری مؤلف المسالك و الممالك، ابن حوقل مؤلف كتاب مورة الارض یا المسالك و الممالك و مَقْدِسی مؤلف كتاب أحسن التقاسیم فی معرفة الاقالیم از این جمله اند.

در دورهٔ زمانی دوم، یعنی سدهٔ پنجم شاهد پدیدآمدن جغرافیدانان بزرگی هستیم که مهم ترین آنها، ابوریحان بیرونی است. بیرونی پایه گذار یکی از فنی ترین و پیچیده ترین شاخههای دانش جغرافیا، یعنی جغرافیای ریاضی است. کتاب بیرونی در این زمینه، تحدید نهایات الأماکن نام دارد دیگر دانشمند معاصر و هم طراز بیرونی در جغرافیا، ابوعبدالله بن عبدالعزیز بَکری قُرطبی، دانشمند اهل اسپانیا است. کتاب او در زمینهٔ جغرافی معجم ما استعجم من اسماء البلاد و المواضع نام دارد.

دورهٔ سوم، یعنی سدههای ششم تا دهم، را دورهٔ تلفیق در جغرافی اسلامی نام نهادیم. آثار تألیفی این دوره را به هشت دستهٔ کلی می توان تقسیم کرد: ۱. وصف جهان، ۲. متون کیهان شناسی، ۳. فرهنگهای جغرافیایی، ۴. کتابهای زیارتنامهای، ۵. سفرنامهها، ۶ متون دریانوردی، ۷. آثار نجومی، ۸. متون جغرافیای محلی، ۱

برخی از آثار متعددی که در هر یک از دسته های هشتگانه فوق تألیف شده اند، عبارت اند از: منتهی الادراك فی تقسیم الافلاك نوشتهٔ محمدبن احمد فَرَقی در وصف جهان، معجم البلدان نوشتهٔ یاقوت حموی دربارهٔ فرهنگها و رحلهٔ ابن جبیر در حوزهٔ سفرنامه ها، مهم ترین جغرافی دان این دوره ابن بطوطه است که مؤلف اثر مشهور دحله (سفرنامه) است، این کتاب نتیجهٔ ربع قرن سفر او در سرزمینهای مختلف اسلامی است.

طی این دورهٔ کتابهای بسیاری دربارهٔ جغرافیای محلی به عربی و فارسی، تألیف شد. ازجمله آثار فارسی باید از فادسنامه نوشتهٔ ابنبلخی، نزههٔ القلوب نوشتهٔ حـمدالله مستوفی، جهاننامه نوشتهٔ محمدبن نجیب بکران، مطلع السعدین نوشتهٔ عبدالرزاق سمرقندی و هفت اقلیم نوشتهٔ امین احمد رازی یاد کرد.

۱، تشنر و احمد، پیشین.

١٠. ادبيات

## الف) ادبیات عربی

از آغاز گسترش اسلام، ادبیات عرب بهویژه شعر مورد توجه قرار گرفت و پیروزیهای اسلام در شعر عرب بازتاب یافت به تدریج با ظهور شاعران برجستهای چون عبدالله بن رواحه، کعب بن مالک، حسان بن ثابت و دیگران، کلمات و مضامین قرآنی در شعر عرب نفوذ کرد. حسان بن ثابت به مدت ده سال پیامبر اکرم عَیْنَانُهُ و یاران او را مدح و ستایش کرد. او مرثیه هایی در درگذشت پیامبر عَیْنَانُهُ سرود. پس از قرآن کریم، نخستین آثار منثور اسلامی احادیث نبوی است که نثری روان و بی پیرایه دارد. خطبه ها، از خطبهٔ «حجةالوداع» تا سخنان گهربار امیرالمؤمنین عالیهٔ دارای نثری فاخر، آهنگین و مسجع اند. نامه ها، پیمان نامه ها و مانند آنها در قالب متون دینی جای میگیرند و شامل مضامین سیاسی و اجتماعی اند. در سراسر سدهٔ نخست هجری نثر عربی از این محدوده فراتر نمی رود.

شعر مذهبی، به طور عام و شیعی به طور خاص با هاشمیات کُمیت (۱۲۶–۶۰ق)، بـه صـورت مکتبی استوار درآمد و روحانی تر شد. مهم ترین شعر دینی او چهار قصیده است کـه بـه هـاشمیات شهرت یافته است. ۱

ادبیات عرب با گذشت زمان فرهنگ اسلامی را بیشتر در خود جذب کرد؛ به گونهای که کمتر خطبه و نوشتهای می توان یافت که با نیایشهای قرآنی و ستایش پیامبر اسلام عَبَیْ آغاز نشود. ضمن آنکه بسیاری از واژههای جاهلی مربوط به ارزشهای اخلاقی به تدریج تغییر محتوا داد و واژههایی مانند شجاعت، وفا، صداقت و صبر و سخاوت به واژههای ارزشی و معنوی تبدیل شد. ۲

در زمان بنی امیه، شعر و شاعری به دلایل سیاسی مورد توجه قرار گرفت. آنان تلاش کردند با شعر، مردم را به خود جلب کرده یا به باور خودشان با صله و جایزه زبان منتقدان را کوتاه کنند. از این رو، شعر در این دوره مورد توجه زمامداران قرار گرفت و هدف آنها مبارزه با مخالفان و رقیبان (اهل بیت پیامبر) بود. بنی امیه به خوبی می دانستند که مردم خلافت را حق اهل بیت می دانند و آنان را غاصب می شمارند؛ به گونه ای که با وجود بذل و بخششهای امویان شاعران غالباً حقایق را بیان می کردند. آز سرایندگان برجستهٔ دورهٔ اموی باید از فَرَزدَق، اخطل و جریر یاد کرد. بر اثر آزادی نسبی ای که با روی کار آمدن عباسیان پدید آمد، شاعران شیعه باورهای خود را همراه با ستایش اهل

<sup>1 :</sup> زكى مبارك المُلاثع النبويه في الادب العربي ، فاهره ، ١٣٥٢ ق ، ص ٢٠-١ .

ش ۵۰ به بعد. ۴. جرجی زیدان، تاریخ تمدن اسلام، ترجمهٔ علی جواهرکلام، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳۵ش، ص ۵۱۵-۵۱۳.

بیت بیان میکردند. از جملهٔ این افراد سعید حِمْیَری و دعبل را می توان نام برد. دیگر شاعر مشهور عباسی ابوالعتاهیه است. رشتهٔ اصلی شعر دینی که شریف رضی آن را به اوج رسانید، با مهیار دیلمی دنبال شد. مهیار دیلمی مردی زرتشتی بود که اسلام آورد و کوشید گرایشهای آشکار خود را به نژاد ایرانی با دوستی اهل بیت آشتی دهد. به طور کلی، گرچه شعر عرب در دورهٔ اسلامی فرازونشیبهای بسیاری داشت و شاعرانی برجسته تربیت شدند، اما نباید گمان کرد که مضامین تمامی اشعار صرفا مذهبی است، بلکه شاعران عرب در زمینههای گوناگون طبع آزمایی کردهاند، از جمله ابونواس در شعر طرب، ابوالعتاهیه در شعر زهد و حکمت، بشاربن برد در شعر هجایی و بُحتری در مدیحه سرایی اشعاری سرودهاند.

نثر نیز مانند شعر دورههای گوناگونی را پشت سرگذاشته است. در برخی از دورهها به علل گوناگون نویسندگانی بزرگ پرورش یافته اند و در برخی دیگر از اعصار شکوفایی چندانی دیده نمی شود. در میان نویسندگان عرب ابن مقفع (م ۱۴۲ ق) از درخشان ترین چهرههای ادبی است. تا حدی که وی را خالق نثر تازی خوانده اند؛ اگرچه آثار او، یا دست کم آنچه از آثار او موجود است، منحصراً کتابهایی است که از زبان پهلوی ترجمه شده است. ۱

از دیگر چهرههای مهم و مشهور ادب عربی باید از ابن قتیبه دینوری (م ۲۲۲ق)، ابوعثمان عمروین بحر جاحظ (م ۲۵۵ق)، ابوالعباس محمدبن یزید مبرّد (م ۲۸۵ق)، قدام قبن جعفر (م ۲۳۷ق)، ابوالفرج اصفهانی (م حدود ۳۶۲ق) و ابومنصور ثعالبی (م حدود ۴۲۹ق) یاد کرد. عصر درخشان شکوفایی ادبیات عرب با نام ضیاءالدین ابوالفتح ابن اثیر، نگارندهٔ المثل السائر فی ادب الکاتب و الشاعر پایان می پذیرد؛ زیرا پس از او تا مدتها در تاریخ ادبیات عرب سیمایی درخشان پدید نمی آید. در عصر رکود، آثار ادبی بیشتر شرح و حاشیهٔ آثار گذشتگان یا تخلیص و تکرار اقوال علمای نشین است. این رکود که در عهد استیلای مغول در ادب و فرهنگ عربی آغاز شد، در عهد استیلای عثمانی به نهایت رسید و لغت و ادب عرب در عبهد سلطنت و خلافت ترکان هیچ مروج و مشوقی نداشت.

## ب) ادہیات فارسی

د. شعر فارسی: سدهٔ چهارم و نیمهٔ نخست سدهٔ پنجم هنجری دورهٔ پیدایش و اوج ادب فارسی بهشمار میآید. علت اساسی این پیشرفت و رواج روزافزون شعر در این دوره تشویق بیسابقهٔ شاعران و نویسندگان از سوی شاهان بوده است. سامانیان بهویژه به نثر و نظم پارسی بسیار اهتمام

دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۴، ذیل «ابن مقفع»، (آذرناش آذرنوش و عباس زریاب).

ورزیدند و شاعران پارسی *گوی را مورد تکریم قرار دادند. یکی از علل ترویج نظم و نثر* پارسی به وسیلهٔ آنها تعقیب فکر استقلال ادبی ایرانیان و توجه به اعتلای جایگاه پایتختشان، بخارا، در برابر بغداد، یایتخت خلفا، بود. بجز بخارا که مهم ترین مرکز ادبی ایران در سدهٔ چهارم هجری بود، مراکز مهم دیگری هم تا نیمهٔ سدهٔ پنجم هجری مانند زرنج سیستان، غزنین، گرگان، نیشابور، ری و سمرقند برای شکوفایی ادب فارسی وجود داشت. ا

تا اواخر سدهٔ چهارم هجری شعر فارسی دری منحصر به گویندگان خراسان و فرارود بود، زیـرا فارسی، زبان مادری آنها شمرده میشد. در اواخر سدهٔ ششم هجری اصفهان نیز مرکز ادبی بزرگی شد و مراکز سخنوری از فرارود و سند تا نواحی غربی و جنوبی ایران پراکنده بود. از نیمهٔ سدهٔ ششم و بهویژه در پایان این سده دگرگونی بزرگی در سبک شعر فارسی پدید آمد که علت عمدهٔ آن انتقال شعر فارسی از مشرق ایران به شاعران عراق عجم و آذربایجان و فارس بود. عامل اصلی آن تغییراتی بود که از نظر اسلوبهای فکری و عقاید و افکار به وجود آمد. در شعر سدهٔ هفتم و هشتم هجری قصیده به تدریج متروک شد و به همان نسبت، غزلهای عاشقانه و عارفانهٔ لطیف جای آن را گرفت. سبک شعر در این دوره دنبالهٔ سبک نیمهٔ دوم سدهٔ ششم است که اکنون «سبک عراقی» نامیده می شود؛ زیرا مرکز شعر در این دو سده نواحی مرکزی و جنوبی ایران بوده است.

شعر فارسی در سدهٔ نهم هجری به علت بی ثباتی اوضاع سیاسی و اجتماعی و رکود بازار علم و ادب و کم شدن امرا و شاهان شاعر دوست از رونق افتاد و تشویق برخی از شاهان و شاهزادگان تیموری مانند بایسنقر میرزا از اهل سخن نیز برای رونق آن کافی نبود. گسترش زبان پارسی در عهد صفویان و سدههای پس از آن در هندوستان بیشتر و قوی تر بود. در عهد شاهان گورکانی هند بر اثر توجه و علاقهای که امیران مسلمان آن کشور به زبان فارسی اظهار داشتند و نیز در نتیجهٔ مهاجرت بسیار*ی* از ایرانیان به آن سرزمین، شاعران فراوانی در آن سرزمین به ظهور رسیدند و موجب اعتلای زبان فارسی شدند و بدینسان سبکی نوین به نام «سبک هندی»، یا به عبارت درست تر «سبک اسفهانی»، در ادبیات پاگرفت.

از نیمهٔ سدهٔ دوازدهم تا نیمهٔ سدهٔ چهاردهم هجری، خاندانهای افشاریه، زندیه و قـاجاریه در ایران حکومت میکردند، شعر فارسی در این دوره براثر نارضایتی گویندگان اوایل این دوره، بهویژه أعضای انجمن ادبی در اصفهان، نسبت به شیوهٔ شاعران دوران صفویه پدید آمد. این دسته بر این

۱. برای آگاهی از ویژگیهای شعر پارسی این دوره نک: ذبیعالله صفاء تاریخ ادبیات در ایران، تهران، فردوس، ١٩٣٦، ج ٢، ص ٢٠٠٠، ١٩٠٠

باور بودند که شاعرانی مانند کلیم کاشانی و صائب تبریزی از فصاحت دور شدهاند و پیروان این نهضت نو، که در آغاز در اصفهان و سپس در شیراز و تهران شکل گرفت، بر آن بودند که باید به شیوهٔ استادان بزرگ سخن در خراسان و عراق، از حدود سدهٔ پنجم تا هشتم هجری شعر گفت. به همین سبب، دورهٔ سخنوری این گروه را «دورهٔ بازگشت» نامیدند. ۱

۲. نثر فارسی: از سدهٔ سوم هجری نثر فارسی، همزمان با شعر فارسی و تحت تأثیر عوامل گوناگون، ظهور کرد و در سدهٔ چهارم به شکوفایی رسید. نخستین عامل اساسی رونقی بود که در نتیجهٔ اعادهٔ استقلال ایرانیان و در سایهٔ حیات ملی و اجتماعی آنان ایجاد شد و به استقلال ادبی انجامید علت مهم دیگر نیاز ایرانیان به پیدایش ادبیاتی در برابر ادبیات عربی بود و دیگر اینکه در سدههای نخستینِ اسلام شمار کسانی که در ایران به زبان عربی آشنا باشند اندک و نیاز ایرانیان به داشتن کتابهای فارسی بسیار بود. همچنین برخی از بزرگان آن دوره مانند خاندان جیحانی و بلعمی مشوق نویسندگان در نگارش کتابهایی در زمینههای گوناگون و ترجمههایی از عربی و مانند آن بودند.

در سدهٔ پنجم و ششم هجری نیز نثر فارسی به گونهای شایسته به تکامل رسید. در این دوره چندین نویسندهٔ بزرگ کتابهایی چشمگیر در زمینههای گوناگون از خود به جای گذاشتند. در موضوعات تاریخ و سیاست و مطالب اجتماعی و مسائل ادبی و نیز حکمت، طب، طبیعیات، ریاضیات، نجوم، فقه، تفسیر، کلام، جغرافیا، شرح احوال و بهویژه تصوف کتابهای گوناگونی نگاشته شد و زبان فارسی به پختگی و رسایی رسید. ولی از سال ۶۱۶ق با حملهٔ چنگیزخان مغول همهٔ امور اجتماعی و عملی و ادبی و علمی و حتی زبان فارسی در سراشیبی سقوط افتاد و با وجود کوشش ایرانیان در سدهٔ هفتم برای پاسداری از فرهنگ خود، پس از سدهٔ هشتم آثار رکود آشکار شد.

نثر فارسی در عهد صفویه نیز متداول بود، اما از حیث موازین ادبی وضع مطلوبی نداشت. به عبارت دیگر، اگرچه در این دوره در ابواب گوناگون آثار متعدد نوشته شد، ولی چون در بیشتر آنها چنان که باید رعایت موازین لنوی و ادبی و بلاغی نشده است، نمی توان این عهد را دورهٔ ممتازی در نثر فارسی شمرد. به طور کلی، سستی و کممایگی نثر دورهٔ صفوی از دورهٔ تیموری هم بیشتر است و در نثرهای مصنوع حتی به آثار منشیان عهد تیموری نمی رسد. نثر فارسی ای که در این دوره در هند رواج داشت همین گونه است.

نغر فارسی در عهد افشاریه و زندیه و قاجاریه اندک اندک از سستی و بیمایگی دور شد و در دورهٔ

۱. همان، تهران، ۱۳۷۷، چکېد؛ ج ۱ و ۲.

۲. ملک الشعراء بهاره سبک ششاسی، تهران، ۱۳۲۵، ح ۱، ص ۹۰ ـ ۳۵.

قاجاریه شیوه ای به نسبت مطلوب، که به روش پیشینیان نزدیک بود، پیدا کرد. پیداست که در مورد نثر هم مانند نظم، فصاحت و بلاغت گفتار نویسندگان پیشین سرمشق بود، ولی در این مورد معمولاً بیشتر از روش نویسندگان سدهٔ ششم و هفتم تقلید میشد.

## ج) ادبیات ترکی

ادبیات ترکی از همان آغاز گرایشی چشم گیر به پردازش عناصر دینی داشته است. بخشی مهم از آثار ادبی کهن ترکی از خاور آسیای مرکزی است که نوشته هایی از پیروان دو دین بزرگ مانوی و بودایی را دربر می گیرد و مفاهیم و تعالیم دینی بسیاری را در خود دارد. آشنایی ترکان با دین اسلام در چهار سدهٔ نخست هجری که از باختر به خاور در حال پیشروی بود، گسترش یافت و راه برای نفوذ مفاهیم اسلامی به فرهنگ اقوام ترک باز شد. در نگرش نسبی و عمومی، باید اذعان داشت که شعر ترکی در نواحی آسیای مرکزی، آنا تولی، قفقاز و حوزهٔ ولگا در ابعاد گونا گون از ادبیات فارسی و عربی بسیار تأثیر پذیرفته و در آلتایی و سیبری جنوبی و شرقی که از فرهنگ اسلامی دورمانده و بیشتر با فرهنگ بومی اقوام آلتایی مرتبط بوده، حتی در شکل و قالب، سبک باستانی خود را حفظ کرده است.

در سدههای پنجم و ششم هجری، همزمان با استیلای کامل قراخانیان بـر حـوزهٔ سـیردریا و آمودریا در باختر ترکستان نیز ادب ترکی اسلامی پا گرفت. در سدههای نهم تا یازدهم هجری نیز شکلگیری یک حوزهٔ محدود ادبی در میان اغوزان سالار در خاور ترکستان به چشم میخورد و در میان آثار بر جای مانده از آنان آثاری با نامهای «عبادت» و «قصهٔ قربان» کاملاً از مفاهیم دینی متأثرند. در سدههای اخیر نیز شاعران و نشرنویسان از گروههای گوناگون زبانی، چون ترکی آذربایجانی، عثمانی و ترکمنی از نظر تأثیرپذیری از فرهنگ اسلامی بیشتر در مجموعهٔ آثار صوفیانه و عرفانی در ادبیات مشترک ملل اسلامی طبقه بندی میشوند.

از شاعران بزرگ ادبیات ترکی، می توان از امیر علیشیر نوایی (م ۹۰۶ق)، نجاتی (م ۹۱۵ق)، باقی (م ۱۰۰۹ق)، فضولی (م ۹۶۴ق) و شیخ غالب (م ۱۲۱۳ق) نام برد.

## بٍ) علوم استلامی

(ا- قوالت -

عَلَم قرانَت از کهن ترین علوم اسلامی است و درواقع، پایه گذار قرائت قرآن خود پیامبر بَیْرَانُهٔ است، پس از علیبن ابیطالب بازلا، عبداللهبن مسعود و ائمهٔ اطهار بازلان ، نخستین کسی که قرآن را با الحان متداول در سدهٔ اول قرائت کرد، شخصی به نام عبیداللهبن ابی بکرهٔ ثقفی بود،

﴿ أَرْ أَنْجَا كُهُ رُوايت صحابه أَرْ پيامبر عَلِيَّا وربارة برخي أَرْ الفاظ قرآن كريم و كيفيت حروف و أداى

آنها، به طرق مختلف صورت گرفته این امر سبب اختلاف قرائت شده است و چون این اختلاف به وسیلهٔ قاریان نقل شده و تداوم یافته است، در حین فتوجات اسلامی مسلمانان در هر یک از بلاد و کشورهای اسلامی قرائت یکی از قاریان مشهور را پذیرفتند و در نتیجه، پنجاه قرائت که مشهورترین آنها «قراء سبعه» است، پدیدار شد. المیمی

نخستین کسی که قرائتها را در یک کتاب جمع آوری کرد، ابوعبید قاسم بن سلام (م ۲۲۴ق) بود که همهٔ قرائتها را با همان هفت قرائت معروف، در بیست و پنج قرائت خلاصه کرد. پس از وی احمد بن جبیر کوفی کتابی دربارهٔ قرائتهای پنجگانه، که برای این کار از هر شهر معروف یک قاری را انتخاب کرده بود، نوشت. پس از وی قاضی اسماعیل بن اسحاق مکی (م ۲۸۲ق) در کتابی قرائت بیست تن از علمای قرائت را، که این هفت تن نیز در آنها بودند، گردآوری کرد. پس از وی محمد بن جریر طبری (م ۲۸۰ق) کتابی به نام الجامع تألیف کرد و بیش از بیست قرائت را در آن گرد آورد. قرائت کنندگان هفتگانه (قُرّاء سبعه) به قرن دوم هجری تعلق دارند و عبارت اند از نافع بن عامر (م عدالحمان (م ۱۶۹ق)، عبدالله بن کثیر (م ۱۲۰ق)، ابوعمروبن العلاء (م ۱۵۴ق)، عبدالله بن عامر (م عدارت)، عاصم بن ابی نجود (م ۱۲۹ق)، حمزة بن جبیب (م ۱۵۴ق) و کِسائی ابوالحسن علی بن حدید تا در ۱۵ و ۱۸۵ ق)، عاصم بن ابی نجود (م ۱۲۹ق)، حمزة بن جبیب (م ۱۵۴ق) و کِسائی ابوالحسن علی بن

در اوایل سدهٔ چهارم هجری در قرائت قرآن گروهی پیدا شدند که اقوال شاذّی را پدید آوردند و این اقوال شاذّ سبب اختلاف میشد. برخورد شدید خلفای عباسی با آنان مانع تداوم اختلاف در قرائت قرآن شد و اعتماد به قرائت قاریان هفتگانه مسجل شد.

در سدهٔ پنجم هجری علم قرانت قرآن اهمیت خود را حفظ کرد؛ به گونهای که در سراسر کشورهای اسلامی از اندلس گرفته تا فرارود علمای بزرگی به تحقیق در قرائت قرآن اشتغال ورزیدند و کشورهای اسلامی از اندلس گرفته تا فرارود علمای بزرگی به تحقیق در قرائت قرآن اشتغال ورزیدند و کتابهای بسیاری نگاشته شد. در اندلس ازجمله آبوعمرو عثمان بن سعید دانی (م ۴۴۴ ق) و ابو محمد قاسم بن فیرة بن خلف شاطبی اندلسی (م ۵۹۰ ق) کتابهای متعددی در زمینهٔ قرائت پدید آوردند.

در سدهٔ ششم در ایران، عالم بزرگ قرائت، ابوالفضل محمدبن طیفور سجاوندی غزنوی صاحب کتاب الموجز و عین المعانی فی تفسیر سبع المثانی ظهورکرد. ۲

 علم قرائت قرآن به اندلس و حوزههای جدید سرزمینهای اسلامی گسترش یافت. اما در سدهٔ هفتم و هشتم و نهم هجری علم قرائت به وسعت سدهٔ ششم رشد نکرد. در این دوران دو قاری بزرگ را می شناسیم، یکی منتجب الدینبن ابی العز ابی یوسف همدانی (م ۶۴۳ق) و دیگری شمسالدین ابوالخیر محمدبن محمدبن یوسف جزری (م ۸۳۳ق). جزری زمانی ظهور کرد که این علم رو به ضعف نهاده بود. وی با مطرح کردن کتب منسوخ قرائت و گردآوری محتوای آن با سبکی نو، به ویژه در دو کتاب النشر و غایهٔ النهایه، در واقع دانشنامه ای در علم قرائت تدوین کرد که سایهٔ آن تا به امروز بر این علم گسترده است. آنچه به این دو کتاب جنبهٔ دائرة المعارفی می دهد، ویژگیهایی است که در آثار پیش از وی دیده نمی شود.

در سدههای دهم تا دوازدهم، به سبب همراه شدن دین و سیاست در ایران و قدرت گرفتن صفویه باب جدیدی در حوزهٔ علوم اسلامی گسترده شد. علم قرائت نیز از فضای جدید بهره گرفت و گامهای تازه و مثبتی در مسیر ترقی طی شد. هر چند آثاری که در این سه سده در زمینهٔ علم قرائت به نگارش در امد ارزش کتب قدیم را نداشت. برخی آثار این دوره عبارت اند از: الکشف من القراآت السبع نوشتهٔ قاضی سعید قمی (م ۱۱۰۳ ق)؛ تحفه القراء، به فارسی از ملامصطفی قاری تبریزی؛ و رسالهٔ تجوید، به فارسی از محمدبن محسن بن سمیع قاری، طی سدههای اخیر آثار متعدد دیگری نیز در این زمینه و در شرح لغات و کشف آیات قرآن پدید آمده است. ا

۲. تفسیرً،

مسلم است که ظهور مرحلهٔ تدوین تفسیر در اواخر عهد بنی امیه و اول عهد بنی عباس یعنی در سال ۱۳۳ ق و آغاز تفسیر همزمان با تدوین حدیث بوده است؛ زیرا نخست تفسیر قرآن کریم از جمله بخشی از روایات بود که بعدها با کوشش علما و بزرگان اسلام روایات تفسیری از مجموعهٔ احادیث جدا گردید و مدون شد. به نظر بسیاری از اهل سنت و شیعه سعیدبن جبیر نخستین تدوین کنندهٔ تفسیر به شمار می رود. او شاگرد عبدالله بن عباس و از فرهیخته ترین تابعینی بود که به سبب تشیع و وفاداری به حضرت علی اید به دست حجاج بن یوسف به شهادت رسید. اگر در پی پاسخ به پرسشی اساسی تر باشیم که نخستین مفسر قرآن کریم چه کسی بود، بی تردید نام حضرت محمد شرای و علی بن ابی طالب اید می در خشد. در واقع، تفسیر امام علی اید آغاز تفسیر عقلی از قرآن کریم بن ابی طالب اید آغاز تفسیر عقلی از قرآن کریم دانست. منظور از تفسیر عقلی است و این روش در

ا. عبدالحليم بن محمدالهادى قابة، القراءاة القرائية: تاريخها، فبوتها، حبجيتها و احكامها، بسروت، ١٩٩٩، ص ٧٣-٥٧ و ٨٥-٧٣.

حقیقت همان سیاقی است که کتاب خدا به اهل ایمان میآموزد. اوج رشد این مکتبِ تفسیری از قرآن در عصر امام محمد باقر الله و فرزندش امام جعفر صادق الله بود. تفسیر عقلی که از سدهٔ دوم آغاز شده بود، در سدهٔ ششم هجری به اوج شکوفایی خود دست یافت. پس از آنکه در دورهٔ عباسی بحثهای تفسیری بر اساس مَشرَبهای مختلف و متضاد کلامی گسترش یافت، گروهی از دانشمندان مسلمان بر اساس تخصص و مذهب خود به تفسیر قرآن کریم پرداختند؛ مثلاً دانشمندان علم نحواز دیدگاه ادبیات و علوم بلاغت به تفسیر و تبیین آیات مبادرت کردند و دانشمندان علوم عقلی قرآن را بر اساس قواعد و مبانی فلسفی و اقوال و آرای حکما و فلاسفهٔ اسلامی تفسیر کردند. ایراین اساس، نحلهها و روشهای تفسیری متعددی به وجود آمد که به معرفی مهم ترین آنها می پردازیم:

۱. تفسیر قرآن به قرآن: یعنی کمک گرفتن از برخی آیات قرآن برای فهم و تبیین آیات دیگر. ۲ ۲. تفسیر اجتهادی: استفاده از معانی آیات قرآن بر اساس منطق و اصول و روشهای اجتهاد برای

تبيين اين آيات.

۳. تفسیر موضوعی: که در آن، مفسر برای تبیین یک موضوع و مسئله، آیات هم موضوع و هم مضمون و مرتبط را در کنار هم قرار می دهد.

۴. تفسیر تطبیقی: مفسر می کوشد تعالیم و دستورهای کلی قرآن را بر زندگی انسان معاصر تطبیق دهد.

صصری: مفسر نظریات پیشین را در تفسیر بررسی میکند و عقاید مفسران گذشته را که قابل دفاع نمی یابد، کنار میگذارد. "

ع تفسیر تاریخی: مفسر به تبیین وقایع تاریخی قرآن بهویژه قصص انبیای الاهی می پردازد و نکات عبرت آموز را تشریح و استخراج می کند.

۷. تفسیر فلسفی: مفسر از معلومات فلسفهٔ اسلامی بسرای ادراک متعانی و متقاصد آیات قرآنی بهره میگیرد.

٨ تفسير ادبى: مفسر با بهره گيرى از علوم ادبى به استنباط و كشف معانى قرآن مى پردازد.

ه. تغسیر نقلی یا ماثور: مفسر با استفاده از اقوال و احادیث پیامبر الله و امامان به تبیین آیات می پردازد.

و ۱. تفسیر هدایتی و تربیتی: ارائهٔ نتایج اخلاقی و تربیتی آیات و استخراج پیام دعوت قرآن از آیات کلاماله است.

۱. نک: دانشنامهٔ جهان اسلام، ح ۷، ذیل «نمسیر»، ۲۰، بها «الدین خرمشاهی، پیشین، ص ۱۵۲-۹۳۳. ۲. شادی نفیسی، حقل گرایی در تفاسیر قرن چهاردهم، قم، ۱۳۷۹.

١٩. تفسیر فقهی: بررسی احکام عملی قرآن در زمینهٔ عبادات و معاملات و تصرفات و عقوبات و مانند آن و تبیین آیات از این دیدگاه است.

۱۲. تفسیر کلامی: مفسر با کمک گرفتن از آیات قرآن از عقاید دین و مذهب خود دفاع کرده و به رفع شبهات آیات قرآن می پردازد.

۱۳. تفسیر رمزی: مفسر بیان میکند که آیات قرآن رمـز و اشـاره هسـتند و بـرای درک مـعانی و رمزگشایی آیات از لفظ و قواعد ادبی و معانی متعارف فراتر رفته و حقایق را بیرون از آن چست وجو می کند.

1۴. تفسیر عرفانی: از نظر مفسر، قرآن فقط بیانگر پیامهای ظاهری و لفظی نیست و آموزههای عرفانی و ذوقی و اسرار سیر و سلوک نیز در آن نهفته است که از راه کشف و شهود به دست میآید. ۱ برای تبیین انواع چهارده گانهٔ تفاسیری که برشمردیم، با رویکردی تاریخی مهم ترین تفاسیر را معرفي ميكنيم،

در نیمهٔ نخست سدهٔ سوم هجری، بخاری بخشی از کتاب خود صحیح، را به بررسی تفاسیر پیش از خود اختصاص داد. جامع البيان في تفسير القرآن از محمدبن جرير طبرى از ديگر تفاسير مشهور سدة سوم به شمار می رود. در سدهٔ چهارم، تفسیر نعمانی از محمدبن ابراهیم بن جعفر نعمانی در خور توجه است. در سدهٔ پنجم، التیان فی تفسیر القرآن اثر محمدبن حسن طوسی به نگارش درآمد که نخستین تفسیر شیعی است که به سبک عقلی و اجتهادی تألیف شده است. در همین سده، تفسیر سور آبادی یا تفسيرالتفاسير نوشتهٔ عتيق بن محمد سورآبادي نيشابوري پديد آمد.

در سدهٔ ششم، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، اثر شیخ طبرسی نوشته شد. او افزون بر این تفسیر دو تفسیر دیگر به نامهای الکافی الشافی و جوامع الجامع نیز نگاشت. در همین سده روض الجنان و روح الجنان في تفسير القرآن اثر ابوالفتوح رازي نيز نوشته شد.

در سدة هفتم الجامع لأحكام القرآن نوشته ابوعبدالله محمدبن محمد انصارى خزرجى قرطبى پدید آمد. این شخص از علمای معروف مذهب مالکی است. در سدهٔ هشتم، عبدالله بن عمربن محمد، انوار التنزيل و اسرارالتأويل را نوشت، در سدة دهم، جلال الدين سيوطى الدّر المنثور في تفسير المأثور را نوشت، و در سدهٔ یازدهم، ملا محسن فیض کاشانی تفسیر صافی را پدید آورد.

از آغاز تدوین تفسیر تا قرن چهاردهم تغییر سبک چشمگیری در سیاق نگارش آثار تـ فسیری مشاهده نمیشود، اما در سدهٔ چهاردهم بوسیله محمد حسین طباطبایی صاحب تفسیر المیزان، در

١ . وانشنامة جهان اسلام، بيشين،

سبک تفسیر تحولی پدید آمد. امتیاز این کتاب بر تفاسیر گذشته این است که در تـفاسیر گـذشته معمول بود که دربارهٔ آیه ای دو یا سه معنا بیان می شد و احتمالات مختلف نقل می شد؛ اما نهایتاً قول مرجح روشن نبود؛ در حالی که تفسیر المیزان با روش تفسیری «قرآن به قرآن» یکی از چند معنی آیه را به کمک دیگر آیات ترجیح می دهد. تفسیر المیزان از مهم ترین و جامع ترین تفاسیر شیعه در دورهٔ معاصر و به طور مطلق، مشهور ترین تفسیر در سدهٔ اخیر نزد امامیه است.

در میآن فرقههای اسلامی در موضوع نگارش حدیث، از آغاز اختلافنظر وجود داشت؛ در حالی که شیعیان از همان زمان به اهمیت حدیث پی برده و با کتابت آن به حفظ این میراث تاریخی اقدام كردند اهل سنت تا نيمهٔ دوم سدهٔ دوم هجرى مجموعهٔ مدونى از احاديث نداشتند؛ زيرا خليفهٔ دوم کتابت حدیث را نهی کرده بود. از نحستین کتاب حدیث از آنِ علی بن ابی طالب علیه بود که در حقیقت املای پیامبر عَلَیْ بوده است. به گزارش برخی از محققان، این کتاب نزد امام باقر علی وجود داشته و آن را به «حکمین عتیبه» نشان داده است. ۳ به گزارش شیخ مفید و محقق حلی و شهید اول، شیعیان از عهد امیرالمؤمنین علی تا عهد امام حسن عسکری علی در نیمهٔ سدهٔ سوم هجری چهارصد کتاب حديث (اصول أربعمائة) تأليف كردهاند.

از سدهٔ چهارم هجری علمای شیعه با نگارش و تدوین چهار کتاب مهم حدیث گام بسیار ارزندهای در تکامل این دانش برداشتند. بر این اساس، محمدبن یعقوب کلینی (م ۳۲۹ق) الکافی را نگاشت، محمدبن علىبن بابويه قمى، معروف به شيخ صدوق من لا بحضره الفقيه را تأليف كرد. و در سدهٔ پنجم محمدبن حسن طوسی (م ۴۶۰ق) کتابهای تهذیب و استصار را به نگارش درآورد.

از سدهٔ ششم تا یازدهم هجری، علم حدیث تقریباً دورهٔ رکود را طی کرد به همین دلیل در این فاصله آثار زیادی به چشم نمیخورد. اما با ظهور صفویه دوباره توجه به این دانش افزایش یافت. در این دوره، ملامحسن فیض کاشانی الوافی، و محمدبن حسن حرّ عاملی وسائل الشیعه و علامه مجلسی بحارالانوار را پدید آوردند. در سدهٔ چهاردهم نیز سید حسین طباطبایی بروجردی کتاب ارجمند جامع إحاديث الشيعه في احكام الشريعة را تأليف كرد.

طی سده های دوم تا چهاردهم هجری دانشمندان اهل سنت نیز آثاری را در زمینهٔ علم حدیث نوشتند که مشهور ترین آنها به نامهای رسیح بخاری، صحیح مسلم، سنن ابن ماجه، سنن ابوداود و سنن

٢. على بن حسام الدين متقى، كنز العمال في سنن الاقوال و الافعال، بيروت، ١٩٩٨، ج ١، ص ١٧٣.
 ٣. سيد حسن صدر، تأسيس الشيعة الكرام، لفنون الاسلام، ص ٢٧٩.

نسائی، جامع ترمذی به صحاح سته معروفاند. این آثار همه در سدهٔ سوم هجری تألیف شدند. در شمار دیگر آثار حدیثی اهل سنت باید از جامع الاسانید نوشتهٔ ابوالفرج ابن جوزی (م ۵۹۷ ق) و کتاب المُتقىٰ في اخبار مصطفى أز ابن تيميه (م ٤٥٢ق) نيز ياد كرد. ١

## ۴. فقه

## الف) فقه شيعه

نظام فقهی شیعه از آغاز تا کنون دورههای گوناگونی را پشت سرگذاشته است. در اینجا به اختصار از این دورهها و نامدارترین فقهای هر دوره یاد میکنیم:

١. دورة حضور اثمه عليه الله در اين دوره مرجع اصلى احكام شرعى و فقه و اجتهاد، امامان علیهمالسلام بودند. با این حال، یکی از دستاوردهای مهم ایشان، ایجاد زمینهٔ تفکر و استدلال در امور شرعی است. چنان که در موارد متعددی آشکارا وظیفهٔ خود را بیان اصول و قواعد کلی دانسته و استنتاج احکام فرعی و جزئی را به دیگران وامیگذاشتند. ۲ وجود گرایشهای مختلف در مسائل علمی، به ویژه کلامی در پیروان و اصحاب ائمه، مانند گرایش متکلمان، محدثان، اثبات یا انکار عصمت یا علم غیب ائمه، بحث پیرامون علم امام از ویژگیهای این دوره است. بسیاری از یاران ائمه ـ که سخت مورد تأیید ایشان بودند ـ باورهای متضادی داشتهاند. ۳

۲. آغاز تدوین فقه: در این دوره سه گرایش عمدهٔ فقهی در جامعهٔ شیعی دیده میشود: گرایش اهل حدیث، که به شدت با اجتهاد مخالف بودند و فقه را در حدیث و نقل آن خلاصه می کردند،مانند کلینی و ابن بابویه قمی: ۳ گرایش اجتهاد در فقه، که دو دانشمند بزرگ، ابن ابی عقیل عمّانی <sup>۵</sup> و ابن جنید اسکانی <sup>۱</sup> آن را رهبری می کردند و با وجود اختلاف مبانی، ۱ این دو تأثیر عمیقی در فقه

۱. كاظم مدير شانه چى، علم الحديث، مشهد، ١٣٥٤، ص ٦٨ و ١٧٠ نيز نكا: قيس آل قيس، الايرانيون و الادب العربي، تهران، ١٣٦٢، ج ٢.

٢٠ محمد حسن حرّ عاملي، وسائل الشيعة، قم، آل البيت، ١٣١٢، ج ١٨، ص ٣١. ۴. گزارشی از این اختلافات فکری و عقیدتی در کتب رجال شیعی آمده است. برای نمونه، نک: محمد کشی، معرفة الرجال، به كوشش حسن مصطفوى، مشهد، ۱۳۳۸ ش، ص ۵۰-۲۷۹، ۴۸۸، ۹۸۹، ۴۹۸، ۵۰۹.

۴. فقه این گروه از محدثان تنها مجموعهای از متون روایات بود که به ترتیب موضوعی دسته بندی شده بود و گاه اسانيد روايات نيز حذف شده بودا نك: كليني، *الكافي في الفروع.* 

٥. نگارندة المتمسك بعبل آل الرسول كه در فرون جهارم و پنجم از مشهورترین مراجع فقهی بوده است؛ نك: آفا ٢- ابوعلى محمدين احمدين جنيد الكاتب الاسكافي، دانشمند ميانة سدة جهارم، تكارندة تهذيب الشيعه لاحكام

٧ ابن عقیل احادیث غیر مسلم مذهبی (اخبار آحاد) را مانید منکلمان حجت نمی دانسته است. امّا ابن الجنید مانند الشريعة، و الأحمدي في الفقه المحمدي.

<sup>·</sup> اصحاب الحديث قابل به حجيت آن اخبار بوده است؛ نك؛ سيد حسين مدرسي طباطبابي، مقدمه اي بر فقه شيعه،

برجای گذاشتند؛ گرایش سوم، فقه متکلمان است. شیخ مفید از چهرههای ممتاز این گرایش است.

۳. دورهٔ تلفیق: در این دوره شیخ الطائفه ابو جعفر محمدبن حسن طوسی ا تلفیقی از گرایش اهل حدیث و متکلمان در فقه پدید آورد و کوشید با حفظ چهرهٔ تعقلی فقه، اعتبار احادیث را اثبات کند. او با آثار گستردهٔ خود، آفاق جدیدی برای فقه شیعی گشود. مهم ترین آرای فقهی شیخ الطائفه را می توان در این آثار مشاهده کرد: ۱۰ النهایة فی مجرد الفقه و الفتاوی؛ ۱۰ المبسوط؛ ۱۳ الاستبصار ۴. تهذیب الاحکام. ابتکار فقه تفریعی و فقه تطبیقی از دستاوردهای اوست. این مکتب فقهی سه قرن بر جامعهٔ شیعی حکمفرما بود. مهم ترین چهرههای این دوره، افزون بر شیخ طوسی، عبارت ان از: قطب الدین راوندی، ۱۳ ابن شهر آشوب. ۱۴

۴. دورهٔ نقد مکتب تلفیق: یک سده پس از شیخ طوسی، دستهای از فقها تلاش کردند تا مکتب فقهی متکلمان را احیا کرده و بر این اساس به نقد مکتب تلفیق بپردازند، چهرهٔ اصلی این دوره ابنادریس حلّی همی است.

۵. دورهٔ تهذیب و تکامل مکتب تلفیق: فقه شیخ طوسی با وجود ابتکارات فراوان، نیازمند انسجام، ترتیب و تهذیب بود. به ویژه آنکه نقادان مکتب تلفیق خدشهٔ زیادی به آن وارد ساخته بودند. بر این اساس، محقق حلّی او شاگرد بزرگ او، علامه حلّی اکوشش گستردهای در این باره به عمل آوردند. آثار فقهی آنها تا امروز مورد استفادهٔ پژوهندگان فقه است. در واقع اگر تلاش این دو چهرهٔ فقهی بزرگ نبود، میراث مکتب تلفیق در همان دورهٔ نقد به فراموشی سپرده می شد.

۶. دورهٔ شهید اول: شهید اول، <sup>۸</sup> در جریان تکامل اندیشهٔ فقهی کوشید قواعد و اصولی بنیادین برای فقه شیعه بیابد، تا بدون نیاز به مکاتب فقهی اهل سنت، هویتی مستقل داشته باشد. این ویژگی موجب شد تا آثار او از تصنیفات پیشینیان ممتاز گردد. دانشمندان پس از او تا یک قرن و نیم، بیشتر پیرو او بوده و اساس کار خود را بر شرح آثار وی گذاشتند. معروف ترین فقیه این مکتب شهید ثانی ۹ است. ی فقه دورهٔ صفوی: در این دوره که از سدهٔ دهم تا دوازدهم هجری ادامه می یابد، سه گرایش

۸. همان، ج ۱۰، ص ۵۹.

<sup>🖘</sup> ترجیهٔ محمد آصف فکرت، مشهد، ۱۳۹۸، ص ۲۰۱۳.

۱ وى به شدت با روش فقهى ابن الجنيد، به مبارزه برخاست؛ براى نمونه نكا: مفيد، المسائل الصاغانيه و المسائل الساويه.

٧. دربارة او، نك: محمدين حسن طوسي، الخلاف، تهران، ١٣٧٧ ق.

٣. نگارندة فقه القرآن و چند شوح بر تهایة، ۴. نگارنده متشابه القرآن و مختلفه،

۵. دربارهٔ ابنادریس، نک: دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۲، ذبل هابنادریس، (سید مصطفی مستق داماد)، ص ۷۱۸.

۷. *همان*، ج ۵، *س* ۲۹۹.

۹. *هما*ن، ج ۷، *ص ۱۴۳*.

وجود دارد:

الف) فقه محقق ثاني: نقش مهم محقق ثاني ۱ در دو نكته خلاصه مي شود: استوار ساختن و استحکام استدلالهای قوی فقهی و توجه به مسائل حکومتی در فقه، مانند حدود اختیارات فقیه، نماز جمعه و خراج، تأثیر محقق ثانی بر فقهای پس از عصر خود کاملاً آشکار است.

ب) فقه مقدس اردبیلی: مقدس اردبیلی ۲ گرچه تغییری در بنیان فقه پدید نیاورد، اما روشی کاملاً مستقل و ویژه داشت. ویژگی مهم تحقیقهای او این بود که بی توجه به آرا و نظریات گذشتگان، تنها بر اجتهاد تحلیلی و اندیشهٔ خویش اتکا داشت. شجاعت او در بحثهای علمی از یک سو، و موشکافیهای او از سوی دیگر موجب شد تنی چند از فقهای پس از وی روش او را پیگیری کنند.

ج) فقه اخباریها: نهضت اخباری که در اوایل سدهٔ پنجم هجری براثر تلاشهای علمی متکلمان، تقریباً درهم کوبیده شده بود، در سدهٔ یازدهم بهوسیلهٔ محمدامین استرآبادی دوباره تجدید حیات یافت. ۳ گرچه فقهای اخباری توانستند به مدت چند دهه بر همهٔ مراکز فقهی و علمی شیعهٔ ایران و عراق تسلط یابند، اما شمار فقهای مشهور این گرایش چندان زیاد نیست.

۸. احیای اجتهاد اصولی: وحید بهبهانی، <sup>۴</sup>که از نوابغ فقه در سدهٔ دوازده هجری است، در پی تلاش علمی گسترده توانست با مبانی اخباریها مقابله کرده و دوباره شیوهٔ اجتهاد عقلانی را زنده كند. او با فقه و تنقيح اصول فقه و إعمال دقيق أن كوشيد فقه شيعه را به صورت يك مكتب حقوقي و فقهی پیشرفته، استوار و هماهنگ درآورد.  $^{oldsymbol{o}}$  موفقیت مهم وحید، افزون بر این حرکت، تربیت فقهایی ارزنده است که با خلق آثار گران بها، بر اساس مبانی فقهی و اصولی او، به استحکام دستاوردهای وی كمك شايان توجهي كردند. مشهورترين أنان عبارتاند از: بحرالعلوم، شيخ جعفر كاشف الغطاء، ٧ ملا إحمد نراقى، ^ حسن بن جعفر كاشف الغطاء. ٩

١٠ عباس قمى، هدية الاحباب، تهران، اميركبير، ١٣٦٣ش، ٢٥٤.

١٠٢ حمدبن محمد اردبيلي، زبدة البيان، مقدمه.

۹. دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۰ ذیل هامین استرآبادی، (حسن انصاری)

٩٠ محمد باقربن محمد اكمل (م ٢٠٥ ق)، از آثار اوست: الفوائد الحايرية، شرح مفاتيح الشرائع.

٥. سبد حسين مدرسي طباطبايي، پيشين، ص ٢٠.

٦٠ محمدمهادى بن مرتضى طباطبايي (م ١٢١٢ ق)، نگارندة: المصابيح و الدرة النجفيه.

٧. تكارندة كشف الغطاء عن ميهما ت الشريعة الغراء. دربارة رندكي وي، نك: محسن امين حل عاملي، بيشين ،

٨٠ نگارندة كتاب عظيم مستند الشيعة و مناهج الاحكام در فه ايك محس امن جل عاملي، بسيشين، ح ٣٠ ص ۱۸۳.

أ. نگارندهٔ انوارالفقاهة؛ نكا محسن امين جل عاملي، پيشين، ص ٣٥.

۹. دورهٔ شیخ انصاری: شیخ مرتضی انصاری ۱، نابغهٔ بزرگ سدهٔ سیزدهم ه جری، مبتکر روشهای دقیقی در فقه و اصول فقه بود که موجب شد چهرهٔ فقه به کلی دگرگون شود. مجموعهٔ فقهی به جا مانده از وی، چنان دقیق و ظریف است که به کلی ناسخ ماسبق گردید. ۲ این مکتب از آن روزگار تا کنون بر جوامع علمی و فقهی حکمفرماست و با وجود پیدایش شخصیتهای بزرگ تا امروز تغییری اساسی در آن پدید نیامده است. مهم ترین فقهای این دوره عبارت اند از:

میرزای شیرازی  $^{3}$ ، محمدکاظم خراسانی،  $^{3}$  سیدمحمد کاظم یزدی،  $^{6}$  محمد حسین نائینی،  $^{1}$  عبد الکریم حائری یزدی،  $^{7}$  سید ابوالحسن اصفهانی،  $^{8}$  سید حسین طباطبایی بروجردی،  $^{1}$  سید محسن حکیم،  $^{1}$  سید ابوالقاسم موسوی خوبی  $^{1}$  و امام خمینی،  $^{1}$ 

این بزرگان هر یک به تربیت دهها یا صدها شاگرد همت گماشتهاند که هر کدام از ایشان در برههٔ اخیر در حوزهٔ فقه و فقاهت، ایفای نقش کردهاند. امّا نکتهٔ قابل ذکر آن است که فقها و اصولیان شیعه

۱. نگارندهٔ آثار متعدد فقهی، از جمله: متاجر، طهارة، صلاة، خمس، و چندین قاعدهٔ فقهی دیگر. دربارهٔ وی،
 نک: محسن امین جبل عاملی، پیشین، ج ۱۰ س ۱۱۷.

۲ ، سید حسین مدرسی طباطبایی، پیشین، ص ۲۱ .

۳. گزارشی از درس فقه وی به نام القواعد الحسنیة توسط حسین بن اسماعیل رضوی وجود دارد. نک آقا بزرگ طهرانی، الذریعه، ج ۱۷، ص ۱۸۲.

۴. نگارندهٔ تکملة التبصرة، اللمعات النتيرة، كتاب القضاء (گزارش درس وى توسط فرزندش محمد، معروف به آقازاده) و حاشية المكاسب. وى معمولاً در مواردى كه شيخ انصارى نظرى دارد، نسبت به آن نظرها انتقاد دارد. نك: محسن امين جبل عاملى، پيشين، ج ٩، ص ٥.

٥. نگارندهٔ اثر مشهور العروة الوثقى، نك: محسن امين جبل عاملى، پيشين، ج ١٠٠ ص ٩٤٣.

از آثار اوست: قاعدة لاضرر، رسالة في اللباس الشكوك. همچنين گزارش درس وى در زمينة صلاة از سوى
 دو تن از برجسته ترين شاگردانش، محمد تقى آملى، محمدعلى كاظمينى و نيز گزارش درس وى در زمينة مكاسب
 از سوى محمد تقى آملى و نيز موسى خوانسارى انتشار يافته است.

ار سوی است: الصلاة. همچنین گزارش درس وی در زمینهٔ نکاح به کوشش محمود آشتیانی منتشر شده است. ۷. از آثار اوست: الصلاة. همچنین گزارش درس وی در زمینهٔ نکاح به کوشش محمود آشتیانی منتشر شده است.

۸. نگارندهٔ اثر مشهور وسیلة النجاه، کتاب تحریر الوسیله امام خمینی، بازنگاری و تکمیل ایس اثر بسر اساس دیدگاههای ایشان است.

٩. از آثار او که به صورت گزارش درسها انتشار یافته: تهایة التقریر به هست محمد موحدی لنکرانی، البدرالزاهر فی صبلاة الجمعة و المسافر، حسینعلی منتظری و زیدة المقال فی خمس النبی و الال به هست عباس ابو ترابی، می صبلاة الجمعة و المسافر، حسینعلی منتظری و زیدة المقال فی خمس النبی و الال به هست عباس ابو ترابی، ۱۰. نگارندهٔ اولین شرح استدلالی بر «عروةالوثقی» به نام مستمسك العروة الوثقی، نیز تسهیج الفسقاهه و دلیل اداریان.

<sup>1.</sup> گزارشهای متعددی از درسهای وی انتشار یافته است: التنقیع فی شرح العروة الوثقی، به کوشش علی غروی تبریزی؛ دروس فی فقه الشیعة ۱ به کوشش مهدی خلخالی ۱ الدرر الفوالی فی فروع العلم الاجمالی، به کوشش رضا لطفی ۱ مستند العروة الوثقی، به کوشش مرتضی البروجردی ۱ مصباح الفقاهه، به کوشش محمدعلی توحیدی ۱ محاضرات فی الفقه الجمفری، به کوشش سید علی شاهرودی.

١٢. نگارندة آثار متعدد فقهى، مانند كتاب الطهارة در سه جلد، كتاب البيع در پنج جلد، المكاسب المحرمة در دو جلد، تحريرالوسيله در دو جلد، رسالة فى قاعدة لاضرر، رسالة فى التقية، كتاب الخلل فى الصلاة.

با وجود اینکه طبق نظر معروف، باب اجتهاد در شیعه مفتوح است، بسیار کم دیده شده که این باب را بر ساحت اجتماع و نظام حاکم بر آن به گونهای مدوّن مفتوح دارند، هر چندگونهٔ غیرمدون آن غیرقابل انکار است.

از فقیهان و اصولیان نامدار معاصر و صاحب مکتبی که شاید بتوان او را یکی از نخستین عالمان شیعی دانست که با استفاده از دانش و روش سنتی اجتهاد، سعی بر معرفی و نهادینه کردن برخی از مفاهيم حقوق اساسي داشته و به فقه دولت همت گماشته است، مرحوم ميرزا حسين نائيني است. از جمله وی با استناد به وجوب مقدمهٔ واجب، حکم به وجوب استقرار مشروطیت داد و در رأیی دیگر مالیات گیرنده یا حکومت را، در قبال مالیات دهنده یا مردم ملزم به پاسخگویی دانست. ۱

از دیگر معاصرانی که به فقه دولت در چهارچوب فقه سنتی توجه شایانی کردند امام خمینی بود که در کتاب ولایت فقیه یا حکومت اسلامی نظریهٔ ولایت فقیه را رفعت و توسعه بخشید و در نهایت آن را اجرا کرد.

از کسان دیگری که در قالب فقه سنتی به فقه دولت همت گماشت، شهید سید محمد باقر صدر بود. دیدگاههای اجتهادی و ابداعی وی در فقه دولت قابل توجه است. ۲

در همین راستا از نقش بزرگانی چون استاد شهید مرتضی مطهری نیز نباید غافل بود. وی درسایهٔ روش سنتی اجتهاد، بیش از همکیشان خود در ارائهٔ طریق جهت حل معضلات اجتماعی کوشید. از همین رو معتقد بود احراز شرایط اجتهاد برای شخص، بدون اطلاع کافی او از نظر اسلام نسبت به جهان، انسان، جامعه، تاریخ، اقتصاد، سیاست و ... امکانپڈیر نیست. ۳

مرحوم شیخ محمدمهدی شمس الدین نیز از مجتهدانی بود که در تدوین اجمالی فقه دولت، کوشش درخور اعتنایی کرد و در این میان آرای خود را نوشت. ۴

ب) تحولات فقه اهل سنت:

در میان اهل سنت، فقه و تحولات آن به شش مرحله تقسیم شده است:

ا براي آگاهي بيشتر، نک: ميرزا حسين نائيني، تنبيه الامة و تنزيه الملة؛ جعفر عدالرزاق، الدستور و البرلمان فى الفكر السياسى الشيعى، بيروت، دارالهادى، ٢٠٠٢، ص ٣٧-٣٧. ---

٢٠ براى آگاهى بىشتر، بك: سيد محمد باقر صدر، الاسلام يقود الحياة.

۳. نکبه کابهای وی: نهضتهای صد سالهٔ اخیر، استارات صدرا، ۱۳۹۹ ش، ص ۷۵-۱۷۱ ده گفتار، استارات صدرا، ۱۳۲۹ ش، می ۱۲۸ ـ ۱۱۲۰ تعلیم و توبیت در اسلام، استارات صدرا، ۱۳۹۹ ش، می ۱۲۴ سلام و متدر : مقتضيات زمان، انشارات صدرا، ۱۳۹۹ ش، ص ۲۳۲،

۴. دو كتاب وى در اين باره عبارت الدار؛ تظام الحكم و الادارة في الاسلام، فم، دارالتمامة للطباعة و الشر، چاپ سوم، ۱۴۱۲ ق / ۱۹۹۱ في الاجتماع السياسي الاسلامي، قيم، دارالتفاقة للطباعة و الشر، ۱۳۱۴

۱. دورهٔ پیامبر و دسترسی مستقیم به نصّ (از آغاز اسلام تا یازده هجری)؛

۲. دورهٔ صحابه؛ که مستقیماً با پیامبر در تماس بوده و می توانستند از ایشان نقل قول کنند (از سال یازده تا حدود چهل هجری)؛

۳. دورهٔ تابعین؛ که با یک واسطه با پیامبر در تماس بوده و از ایشان نقل قول میکردند (از حدود چهل تا حدود صد هجری)؛

۴. دورهٔ ائمهٔ چهارگانه یا دورهٔ تأسیس مذاهب فقهی (از سدهٔ دوم تا چهارم هجری)؛

۵. دورهٔ تقلید از ائمهٔ چهارگانه (از سدهٔ سوم تا چهاردهم هجری)؛

۶. دورهٔ نهضت جدید فقهی و حقوقی و افتتاح باب اجتهاد. ا

فقه اهل سنت، در واقع با دورهٔ چهارم، یعنی ظهور ائمهٔ اربعه و تأسیس مذاهب فقهی به کمال میرسد، زیرا دورههای پیشین مقدمات این دوره را فراهم و راه را برای تأسیس این مذاهب هموار کرد. گردآوری قرآن کریم در زمان خلیفهٔ سوم، گردآوری احادیث نبوی از سدهٔ دوم، ظهور و بـروز باورهای گوناگون، آشنایی مسلمانان با فرهنگهای دیگر، پیدایش مکاتب کلامی، توسعهٔ حکومت و پیامد آن، گسترش نیازهای حقوقی از علل پیدایش این مذاهب فقهیاند. ۲

المرام المستین مکتب فقهی اهل سنت را ابوحنیفه (۱۵۰–۸۰ ق) تأسیس کرد. این مکتب که بعدها به حنفی شهرت یافت، به علت قبول حکومت و اعزام قضات حنفی به بلاد اسلامی، بهسرعت گسترش یافت. ۴ مهدی، هادی و هارون الرشید، خلفای عباسی، امر قضاوت را به قاضی ابویوسف (۱۸۲–۱۱۳ ق)، که شاگرد و یاور ابوحنیفه بود، سپردند. او نیز تنها قضاتی را اعزام میکرد که مبانی فقه حنفی را میپذیرفتند و رواج میدادند. از این رو فقه حنفی نخست در عراق و سپس در مصر، ماوراءالنهر، آناتولی و شبه قاره و حتی در چین گسترش یافت. <sup>۵</sup>

شاگردان و تربیت یافتگان مکتب ابوحنیفه، فقه حنفی را گسترش دادند. بی تردید در این میان قاضی ابو یوسف<sup>۲</sup> و محمدبن حسن شیبانی ۷ بیشترین نقش را داشتند.

جز شخص ابوحنیفه، تربیت یافتگان این مکتب در واقع مروّج و شارح فقه حنفی بوده و مطال*ب* نو

١. محمد خضرى بيك، كاريخ التشريع الاسلامي، بنارس، ادارة البحوث الاسلامية، ١٣٥٣ ق، ص ٥٠

۲. ابوالنضل عزّنی، پیدایش و گسترش و ادوار حقوق اسلامی، بی جا، بی نا، ۱۳۵۹ ش، ص ۵۱.

٣. دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج ٥، ذيل وابو حنيفه، (احمد باكتيمي)، ص ٩٧٩.

٣. بوجينا خيانه، تاريخ الدولة الاسلامية و تشريعها، بيروت؛ المكتب النجارى للطباعة، ١٩٦٩، ص ١١٧٣ فيس . آل فيس، الايرانيون و الادب العربي، تهران، مؤسسة البحوث و التحقيقات الثقافية، ١٣٦٢، ج ٥، ص ٩. ۵. نیس آل نیس، پیشین، ص ۵ ۵ ۴۰.

<sup>7.</sup> دائرة المعارف يزرك اسلامي، ج ٦، ذيل «ابويوسف»، (احمد پاكتيمي)،

٧. بوجينا خيانه، پيشين، ص ١٦٦.

و بدیع در برابر وی نیاوردهاند.

دومین مذهب فقهی اهل سنت به وسیلهٔ مالك بن آنس ۱ (۱۷۹–۹۳ ق) پایه گذاری و فقه مالكی نامیده شد. وی که در برابر آرای ابوحنیفه، بهویژه استفاده از رأی و قیاس فقهی در تشخیص حکم شرعی، نظریات دیگری داشت، کوشید با نگارش کتابی حدیثی، به روش فقهی، آرای خود را عرضه کند. در این کتاب که موطّاً نام دارد، مالک نخست حدیث را نقل کرده، سپس فتوای فقهای مدینه را ذکر و آنگاه نظر فقهی خود را بیان میکند. وی معتقد بود با داشتن مستند روایی برای احکام شرعی نمی توان به رأی و قیاس روی آورد. مذهب مالکی به تدریج در بخشهایی از شمال افریقا، مصر و

سومين مكتب فقهي اهل سنت را ابوعبدالله محمدبن ادريس شافعي ٣ (٢٠٤-١٥٠ ق) پایه گذاری کرد. وی که با هر دو مذهب حنفی و مالکی آشنایی داشت، کوشید پیوندی میان مبانی مختلف این دو مذهب بیابد و براین اساس فقه جدیدی را پایه گذاری کند. <sup>۴</sup> در عین حال، او بـا استحسان حنفی و استصلاح مالکی مخالفت میکرد. وی مبانی آرای فقهی خود را در رسالهای در اصول فقه نگاشت. فقه شافعی در مصر توسط صلاح الدین ایوبی ترویج شد<sup>ه</sup> و در عراق و مکه نیز طرفدارانی یافت،

چهارمین مکتب فقهی، به احمدبن حنبل  $^{
m V}$  (۲۴۱–۱۶۴ ق) منسوب و به نام حـنبلی مشـهور است. احمدین حنبل از رهبران بزرگ فکری اصحاب حدیث به شمار میرود. وی که نزد شافعی درس خواند، ^ توانست با تدوین مسندی حدیثی مشتمل بر سی هزار حدیث توجه دیگران را به خود جلب کند. ۹ فقه وی بر اساس کتاب، سنت، فتوای صحابه، قیاس، استحسان، مصالح و ذرایع شکل گرفته است. مذهب او به طور عمده در منطقهٔ حجاز پیروانی یافت.

نکتهای که در مورد فقه حنبلی وجود دارد، این است که به علت مَخالفت احمد با گردآوری آرا و نظریات به صورت مکتوب، در منقولات شاگردان وی، و به طبع در آثار نسلهای بعدی حنبلیان، آرای

١. نك: محمد ابوزهره، مالك: حياته و عصره، آراوه و فقهه، قاهره، دارالفكر العربي، ١٣٣١ ق.

۲. كاظم مديرشانه چي، علم الحديث، مشهد، دانشگاه فردوسي، ۱۲۵۳، ص ۳۱. ٣. محمد ابوزهره، امام الشافعي: حياته و عصره، آراوه و فقهه، قاهره، دارالفكس العبربي، چباپ دوم، ١٣٦٧

۴. ج.م. عبدالجلیل، تاریخ ادبیات حرب، ترجمهٔ آذرتاش آذرنوش، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۳، ص ۱۷۵.

٦. بوجينا غيانه، پيشين، ص ١٧٣. ۵ قس آل قس، پیشین، ج ۵ م ص ۵ .

٧. دائرة المعارف يزرك اسلامي، ج ٦ ، ذيل واحمدبن حنبل و احمد ياكتجي)،

٩ . كاظم مديرشانه چي، پيشين، ص ٥٥. ۰۸ بوجینا غیانه، پیشمین، ص ۱۷۷،

۱۰ دائرةالممارف بزرگ اسلامی، پیشین،

متفاوت و گاه متضادی از وی در موضوعات گوناگون نقل شده است، و گاه شمارهٔ اقوال نقل شده در یک مسئله به چهار یا پنج نیز میرسد. ۱

پس از این چهار امام اهل سنت، فقه سنّی پویایی خود را از دست داد و از سدهٔ چهارم تا سیزدهم هجری، تنها به شرح، تفسیر و تحشیهٔ آثار آنان توجه میشود. فقهای هریک از این مذاهب، تقریباً هیچ نکتهٔ جدیدی بر دستاوردهای آنان نیفزودند. از این رو اجتهاد در فقه اهل سنت به تقلید از این چهار نفر تبدیل شد.

گرچه انحصار اجتهاد به این چهار رهبر، فاقد هرگونه استدلال عقلی و نقلی بود، ولی به تدریج و بی تردید با انگیزههای سیاسی و فعالیتهای حکام، اجماعی در این خصوص پیدا شد که شکستن آن کار آسانی نبود. آما از حدود سدهٔ سیزدهم هجری، که تحولاتی چشمگیر در جهان اسلام رخ داد، ضرورت بازنگری در احکام فقهی با توجه به شرایط زمانی و دگرگونیهای ژرف و گسترده در زندگی و روابط اجتماعی، برخی از فقهای اهل سنت را بر آن داشت تا نسبت به ضرورت پیروی از آرای ائمهٔ چهارگانه تردید کنند، به تدریج فقهای اهل سنت دریافتند هیچ دلیل عقلی و نقلی متقن و معتبری بر تقلید وجود ندارد و آنان نیز می توانند بسان فقهای چهارگانه در مسائل اجتهاد کنند، توجه به آرای فقهای شیعی، مانند فقهای چهارگانه، از سوی مفتی بزرگ فقهای شیعه و اعلام جواز تبعیت از آرای فقهای شیعی، مانند فقهای چهارگانه، از سوی مفتی بزرگ مصر، شیخ محمود شلتوت، گام مهمی در این زمینه بود.

شایان ذکر است که در کنار مذاهبی که از آنها یاد شد، مذاهب دیگری نیز پا به عرصه نهادند که بعضی از آنها مانند مذاهب زیدیه و اسماعیلیه در شمار مذاهب شیعه قلمداد شده و دارای فقه و پیروان هستند و برخی دیگر مانند مذهب اباضی مستقل بوده و از خوارج باقی مانده است یا مذاهبی چون مذهب اوزاعی (م ۱۵۰ ق) و مذهب سفیان ثوری (م ۱۶۱ ق) و مذهب داوودبین علی ظاهری (م ۲۷۰ ق) از مذاهب سنی به شمار میروند که عمل بدانها، به سبب پیروان اندک به درازا نینجامید. را ما در یک مقایسهٔ نسبی بین این مذاهب، مذهب زیدی از جهت پیروان بیشتر و علما و محدثان و افتهای صاحبنام و مؤلفان بیشمار و متقن، از جایگاه ویژهای برخوردار است، برخی از آثار ایشان

۱. برای نمونه، یک: ابن هبیرة، الافصاح من معانی الصحاح، حلب، مکتبة الحلبیة، ۱۹۳۷ مع ۱، ص ۵۴.
 ۲. ابوالعصل عزنی، بیشنین، ص ۸۳-۷۱.

ع. نكا: موسوعة الفقه الاسلامي، فاهره، المحلس الأعلى للشؤون الاسلامية، ١٣٩٠ ق، ج ١٥ ص ١٣٧ صبحى الكائم النقاح الاسلامية انشأ تها و تطورها، بروت، دارالعلم للملابس، ١٩٨٥، ص ١٢٠٧ صبحى رجب تستصانى، فلسفة التشريع في الاسلام، بروت، دارالعلم للملابين، ج ١٥ - ١٩٨٥، ص ٢٩٥ - ٥٠.

ع. عبدالكريم زيدان، المدخل لدراسة الشريعة الاسلامية، ببروت ـ عمان، مؤسسة الرسالة، مكتب البشائر، ج ١١٠ ١٣١١ ق / ١٩٩٠، ص ١٣٨.

عبارت است از: المجموع أ منسوب به زيدبن على بن الحسين علي المعالا حكام في الحلال و الحرام، تأليف يحيى بن حسين (٩٨ - ٢٤٥ ق)، البحر الزخار، تأليف احمد بن يحيى المرتضى (٩٨ ـ ٧٧٥ ق)، الروض في الحافل شرح الكافل، تأليف ابراهيم بن محمد، ضوء النهار في شرح الأزهار، تأليف حسن بن احمد (م ١٠٤٨ ق)، الدرر البهية و السيل الجرّار و نيل الأوطار، تأليف محمدبن على الشوكاني (م ۱۲۲۱ ق).۲

پس از مذهب زیدی، با فاصلهٔ زیادی، می توان از مذهب ظاهری منسوب به داوودبن علی الظاهري نام برد زيرا پيروان أن اندك و امروزه تقريباً وجود ندارند و كتاب اصلى فقه أن المحلى، تأليف  $^{ extsf{T}}$ ابن حزم ظاهری است که قوام و استمرار مذهب مذکور را مرهون خدمات وی دانستهاند

یکی از علوم اسلامی که برای درک و استنباط احکام و قوانین اسلامی از منابع اصیل تدوین یافته دانش اصول فقه است. این دانش از آغاز تأسیس تا کنون نُه مرحله را پشت سر گذاشته است:

 ۱. دورهٔ تأسیس: در این دوره نخستین کوششها برای تدوین این علم و بیان مبادی آن صورت گرفت. برابر نظر محققان شیعه، علم اصول را امام باقر علی و امام صادق علی تأسیس کردند. اگرچه عدهای از محققان معاصر معتقدند که به کاربردن قواعد اصولی، ولو به صورتی ساده، از همان صدر  $^{\mathsf{F}}$ اسلام معمول بوده است

 ۲. دورهٔ آغاز تصنیف: در این دوره علم اصول، که تا آن زمان در خلال مسائل فقهی مطرح مى شد، مستقل شد. به نظر مى رسد اولين تصنيف در علم اصول از آنِ هشامبن حكم، شيخ متكلمان امامیه، باشد که کتاب الفاظ و مباحثها را تصنیف کرد. ه

٣. دورهٔ اختلاط علم اصول با علم کلام: در این دوره، که بیشتر به اهل سنت اختصاص دارد، متکلمان اهل سنت بهویژه معتزله در علم اصول وارد شدند و آن را از مسیر اصلی خود که استنتاج احکام فرعی است، منحرف ساختند. از نویسندگان اهل سنت در این دوره می توان بـه مـحمدبن

٢. موسوعة الفقه الاسلامى، پیشین؛ الحسى، الروض النضیر، مقدمه؛ دائرة المعارف بزرگ اسلامى، ح ٢ من ١٩٤٥ على بن عبدالكريم شرف الدس، الزيدية تظرية و تطبيق، العصر الحديث، ١٣١٧ ق، ج ٢، ص ٢٠١ به بعده فؤاد سرگیر، *تاریخ التراث العربی*، ح ۱۰ حزم ۳ عربی، ص ۳۵۳.

٣. مصطفى الرئسي، اسباب اختلاف الفقهاء في احكام الشريعة؛ بعداد، الدار العرسة، ١٣٩٦ ق، ص ٥٦.

۴. حسن شفایی، ملاک اصول استنباط، بی حا، ۱۳۵۳، ص ۱۹ حسن س هادی الصدر، تأسیس الشیعه لعلوم الاسلام، بغداد، ١١٣٨١ أبوالناسم كرجي، مقالات حقوقي، ح ٢، ص ١١٧-١١٣.

٥٠ ابوالقاسم گرجي، پيشين، ص ١١٩ ١١٨٠٠

عبدالوهاببن سلام جبائی (م ۳۰۳ ق) مؤلف آراه اصولی ابوعلی، ابومنصور عبدالقاهربن طاهر تمیمی اسفراینی (م ۴۲۹ ق) مؤلف التحصیل و ابوحامد غزالی (م ۵۰۵ ق) مؤلف المستصفیٰ اشاره کرد.

۴. دورهٔ کمال و استقلال مجدد: در این دوره که به شیعه اختصاص دارد، علم اصول به تدریج پخته تر شد و از آمیختگی با مسائل علم کلام تا حدودی رهایی یافت. از آثار مهم این دوره، که علم اصول را به غایت کمال عصر خویش رساند، باید از نوشتههای ابن ابی عقیل، شیخ مفید و شیخ طوسی یاد کرد.

۵. دورهٔ رکود استنباط و توقف علم اصول: با توجه به عظمت و نبوغ علمی شیخ طوسی حدود یک سده آرا و مبانی وی در دانشهای گونا گون ازجمله اصول فقه بدون منازع باقی مائد و روح تقلید از آثار او در نوشته های نویسندگان این دوره، ازجمله در سدیدالدین حمصی رازی مؤلف المصادر و حمزة بن عبدالعزیز معروف به «سلار» مؤلف التقریب دیده می شود. به طور کلی، استنباطهای فقهی این دوره سخت تحت تأثیر آرای شیخ طوسی بود.

عد دورهٔ نهضت مجدد: ویژگی برجستهٔ این دوره از یک سو احیای روح اجتهاد و از سوی دیگر، شرح و تعلیق یا تلخیص کتب گذشتگان و نیز ورود برخی مسائل فن منطق در علم اصول است، در این دوره دانشمندان و بزرگانی همچون محمدبن ادریس حلی (م ۵۹۸ق)، محقق حلی، علامهٔ حلی، فاضل مقداد و شیخ بهایی به ظهور رسیدند. ا

کد دورهٔ ضعف علم اصول: رشدگرایش اخباری در جامعهٔ علمی شیعه موجب از دست رفتن رونق کذشتهٔ علم اصول شد. در این دوره درگیری شدیدی میان اخباریان و اصولیان وجود داشت. مهم ترین تألیف اخباری این دوره، کتاب نواند المدنیة از محمد امین استرآبادی (م ۱۰۳۳ ق) است.

۸ دورهٔ جدید علم اصول: با ظهور وحید بهبهانی (م ۱۲۰۶ ق) به تدریج علم اصول توانست روند تکاملی طی کند. وی و شاگردانش با قدرت علمی شگفتانگیزی تمام شبهات و اتهامات اخباری الله مسائل فرعی به قواعد اصولی نیازمند است، کوشش را پاسخ گفته و در راه اثبات اینکه استنباط مسائل فرعی به قواعد اصولی نیازمند است، کوشش فراوانی کردند. از بزرگ ترین شخصیتهای این دوره بجز وحید بهبهانی باید از سید مهدی بحرالعلوم (م ۱۲۱۲ ق)، کاشف النطاء (م ۱۲۲۷ ق) و سید علی طباطبایی (م ۱۲۲۱ ق) یاد کرد. ۲

۹. دورهٔ معاصر: این دوره که در حقیقت اوج کمال علم اصول تلقی میشود، با ظهور شیخ مرتضی انصاری (م. ۱۲۸۱) آغاز شد و پس از وی با کوشش شاگردان وی ادامه یافت، در حقیقت پیشرفت انصاری (م. ۱۲۸۱) آغاز شد و پس از دورههای گذشته قابل مقایسه نیست و تحقیقات اصولی هم از لحاظ اصول در این دوره با هیچ یک از دورههای گذشته قابل مقایسه نیست و تحقیقات اصولی هم از لحاظ

۲. هم*ان، س* ۱۳۸.

۱. ممان، ص ۱۲۱، ۱۳۰، ۱۳۵.

كيفيت و هم از لحاظ كميت بسيار وسعت و عمق يافته است. أ

(ع. كلام

دلایل چندی باعث پیدایش علم کلام بر دامنهٔ تمدن اسلامی شد. از جملهٔ این دلایل ارتباط بین مسلمانان با غیرمسلمانان همچون ایرانیان، رومیان و مصریان بود. بر اثر این ارتباط اختلاف عقاید آشکار شدرو مسلمانان برای دفاع از دین اسلام به فراگیری روشهای نوین فکری و استدلالی پرداختند کولیل دیگر پیدایش این علم، اسلام آوردن اقوامی بود که در مذهب آنان عقایدی در باب صفات خدا، توحید، قضا و قدر، جزا و سزا و مانند آن وجود داشت. با توجه به این سابقه، تازهمسلمانان می کوشیدند باورهای دین دیرین خود را در قالب دین اسلام تبیین کنند. از این رو، مسلمانان کوشیدند با بهره گیری از استدلالهای عقلی، اصول عقاید اسلامی را مستحکم کنند. ۲

علم کلام از آغاز صرفاً به بحثهایی در مسائل اعتقادی بهویژه توحید و مانند آن میپرداخت و کسی که در امور اعتقادی استدلال می کرد متکلم خوانده می شد، خودِ بحث و جدل در امور اعتقادی و اصول دینی را «علم کلام» نامیدند. از متکلمان بزرگ اسلامی که در ساختن و پرداختن اندیشهها و مذاهب کلامی تأثیرگذار بودند، باید به حسن بصری (۱۱۰ ـ ۲۱ ق) اشاره کرد. او در مورد گناهان بسیار سخت میگرفت و باور داشت همه افعال با مسئولیت انسان صورت میگیرد. در سدهٔ دوم هجری، ابومُحرز جهم بن صفوان مذهب جهمیه را بر پا کرد. به نظر معتقدان این مذهب، ایمان تنها راه شناخت خداست و با عبادات دیگر ارتباطی ندارد و کسی فعلی را انجام نمی دهد، مگر به ارادهٔ خدای تعالى؛ پس انسان در افعال خود مجبور است.

در سدهٔ سوم، ابوسهل بشربن معتمر هلالی کوفی بغدادی (م۲۱۰<u>ق) مذهب بشرته را</u> پایه گذاری کرد. او معتقد بود خداوند قادر است و بندگان خود را بر انجام دادن اعراض توانا کرده است، ولی جایز ندانسته است اموری مانند حیات و موت و قدرت را به انسانها وآگذارد،

در سدهٔ چهارم، شاهد بهوجود آمدن چند متکلم مشهور و معروف هستیم. یکی از این افراد، شیخ مفید است. او حدود دویست اثر از خود برجای گذاشت که بیشتر آنها ردّیه بر عقاید فرقههای گوناگون کلامی است. دیگر متکلم مشهور سدهٔ چهارم، شیخ الطایفه ابوجعفر محمدبن حسن طوسی است. او\_\_ نخستین کسی است که نجف را به پایگاه علمی و دینی شیعه تبدیل کرد. کتابهای مشهور وی در کلام

۱. مرتضی مطهری، آشتایی با علوم اسلامی، بهران، صدرا، ۱۳۹۳، بحش اسول بعد، ص ۲۹۳.

٢ - علامه شبلي نعماني، تاريخ علم كلام، برسمة داعي كلابي، بهران، ١٣٢٨، ص ٨٠

٣٠٠ خيرالدين زركلي، الاعلام، فاهره، ١٢٢٧، ح ٢، ص ٢٢٦ ۴. محمد شهرستانی، الملل و النحل، به کوشش محمد جواد مشکور، بهران، ۱۳۹۱، ح ۱، ص ۷۲.

عبارت اند از: تلخيص الشافي، الاقتصاد الهادي الى الرشاد و تمهيد الاصول.

در سدهٔ پنجم، متکلم مشهور، ابوحامد محمد غزالی، به دنیا آمد. غزالی معتقد بود. متکلمان زمانی به یاری دین قیام کردند که اختلاف بین فرق دینی بالا گرفته بود و ایمان در قلوب مردم متزلزل شده بود. و آنان با استدلالهای عقلی و منطقی راه شبهه پراکنی را بر آنها مسدود کردند. او معتقد بود عوام را از علم کلام باید بازداشت و اگر این گروه از معنی «ید» و «فوق» و «استواء بر عرش» پرسیدند، حتی باید آنها را تازیانه زد؛ ا همان طوری که عمر خلیفهٔ دوم با هر کس که از آیات متشابه می پرسید، این گونه رفتار می کرد. متکلم معروف دیگر سدهٔ پنجم ابوالفتح محمدبن عبدالکریمبن احمد شهرستانی نام دارد. معتبرترین کتاب کلامی او نهایهٔ الاقدام فی علم الکلام نام دارد که مشتمل بر بیست قاعدهٔ کلامی و تشریح فروع آن مسائل است. اما مشهور ترین متکلم سدهٔ ششم امام فخر رازی یا امام المشککین است. وی در اصول و کلام، اشعری مذهب و در فروع دیـن شافعی بود اعتراضات و تشکیکات او بیشتر در مسائل فلسفی، کلامی و علمی بود و در تقریر عقاید اسلامی و تفسیری بنا به اصول اشعریه و فقه اهل سنت عمل می کرد. برجسته ترین متکلم سدهٔ هفتم خواجه نصیرالدین طوسی است. از آنجا که خواجه، هم شیعه بود و هم نزد هلاکوخان مغول مقام داشت بسیاری از دانشمندان اهل سنت به مقام او حسد ورزیده و بعضاً او را دشنام دادهاند، مهم ترین کتاب بسیاری از دانشمندان اهل سنت به مقام او حسد ورزیده و بعضاً او را دشنام دادهاند، مهم ترین کتاب کلامی اؤ تجریدالاعتقاد کام دارد. "

در سدهٔ هفتم این تیمیه متولد شد. او که در علوم قرآنی، حدیث، فقه، کلام، فلسفه و حتی هندسه ورزیده شده بود، به دفاع از سنت مسلمانان پرداخت و پیروان بسیاری از مذاهب دیگر اهل سنت با او بهرویارویی پرداختند. وی هر چند به مذهب حنبلی تعلق داشت، ولی اصول آن را با اجتهاد می پذیرفت. با بدعتها مخالفت می کرد و به آیین پرستش اولیا و زیارت قبور انبیا خرده می گرفت، گروهی از دانشمندان اسلامی او را مذمت کرده و در مقابل، گروهی دیگر او را ستایش کرده اند. "

تنها عالم اسلامی که طی قرون گذشته به لقب بایت الله است، مفتخر شد، علامهٔ حلی است که در سدهٔ هفتم به دنیا آمد، شمار تألیفات او از چهارصد رساله گذشته است. او بحث سیاست را نیز در آثار کلامی خود طرح کرده است. از آنجا که او سیاست و دیانت را همزاد میداند، بحثهای کلامی اش نمایانگر باورهای سیاسی و شیعی او نیز هست، مهم ترین کتاب کلامی او الباب الحادی عشر است که

١٠ ابوحامد محمد غرائي، المتقل من القبلال و المقصح عن الاحوال، به كوشش محمد جابر، مصر، بي تا عبدالكريم كيلاني، حاشيه الانسان الكامل، فاهره، ١٩٥٨.

٧. ابراهيم مذكور، في الفلسفة الاسلاميه، قاهره، ١٩٣٧،

۲. میان محمد شریف، تاریخ فلسفه در اسلام، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۹۷،

۴. دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۴، ذیل ، ابن تیسیه و، (عباس زریاب).

در ابواب أن موضوعات مختلف كلامي شيعه، ازجمله نبوت، وجوب عصمت پيامبر، افضليت پيامبر، دور بودن پیامبر از نقص، امامت، معصوم بودن امام و امامت حضرت علی الله بحث و بررسی شده است. ۱

## ۷. تصوف، عرفان و فتوت

تصوف از نظر لغوی به معنی «صوفی شدن» است. ظاهراً کهن ترین کتابی که واژهٔ صوفی و صوفیه در آن استفاده شده، کتاب البیان و التبیین جاحظ (م ۲۵۵ ق) است. ۲ ابن خلدون در مقدمه، تصوف را روش صحابه و تابعین و سلف آنان ذکر کرده است. ۳ برخی صوفی را برگرفته از صفا دانستهاند که به معنی روشنی و پاکیزگی است و صفوت به معنی برگزیده است ولی مشهور صوفی منسوب به صوف به معنی پشم است و صوفی یعنی پشمینه پوش. ۴

عرفان را به زبانهای اروپایی میستیک<sup>۵</sup> نامیدهاند که از واژهٔ یونانی میستیکوس<sup>۳</sup> گرفته شده است و مفهوم آن به معنی امر مرموز، پنهانی و مخفی است و اصطلاحاً به جنبهٔ دینی خاصی اطلاق میشود که در آن امکان ارتباط مستقیم و شخصی و فردی انسان با خداوند جهان و اتصال به او وجود دارد و وصول آدمی را به آفریدگار جهان از راه شهود و تجربهٔ باطنی امکان پذیر میکند، به عبارت دیگر، عرفان طریقهای است که از جهت نظری آن را علم حضوری و از جهت عملی عبادت و مجاهدت و تمسک به زهد و ریاضت می دانند. ۷

در سدهٔ دوم هجری، خواص مردم، کسانی را که توجه بسیاری به مسائل دینی داشتند، زاهد و عابد و متصوف خواندند. تصوف در این زمان عبارت بود از اعتکاف بر عبادت و انقطاع الی الله و دوری جستن از زخارف و خوشیهای دنیوی و زهد و پرهیز از آن چیزی که عامهٔ مردم به آن اقبال نشان می $^{A}$ دند، مانند ثروتاندوزی و جاهطلبی،

جاحظ و ابن جوزی در حدود چهل نفر از صوفیان نخستین را معرفی کردهاند. ابـوذر، حُـذیفةبن

۱۰ خوانساری، روضات البینات، تهران، ۱۳۴۷ ق، ص ۳۲۱-۴۱۹.

۲. ميروين بحر جاحظ، البيان و التبيين، چاپ حسن سندوبي، قاهره، ۱۹۳۲/۱۳۵۱، ج ۱، ص ۲۸۳.

۴. اینخلدون، مقدمه، ج ۱، ص ۲۱۱.

۴. منصورین اردشیر عبادی، مناقب الصبوقیه، به کوشش محمدتقی دانشهروه و ایسرح افشیار، تبهران، ۱۳۹۲، 5. Mystic

Mistikos

۷. نورالدین کیائی نژاد، سیرحرفان در اسلام، تهران، اشرافی، ۱۳۶۹، ص ۷-۹۵، ۸۰ هبدالله این محمد انتصاری، طبیقات الصبوقیه، به کوشش محمد سرور مولائی، تنهران، ۱۳۹۲، ج ۱۲، م .198.00

یمان، خباببن آرُث و بلال حبشی، سلمان فارسی، عمار یاسر و مقداد و دیگران را که به زهد و عبادت مشهور بوده اند از این جمله اند. شخصیتهایی که بیشتر آنها از شیعیان صدر اسلام به شمار می آیند ا از میانهٔ سدهٔ سوم هجری، صوفیان به لحاظ تشکیلاتی به تدریج منسجم شدند و مهم ترین تجمع آنها در بغداد بود. صوفیان معروفی، مانند ابوسعید خرّاز (م ۲۷۷ ق)، جنید بغدادی (م ۲۹۸ ق)، ابوبکر شبلی (م ۳۳۴ ق) آنجا زندگی می کردند. ۲ به طور کلی وجوه افتراق و اختلاف بین صوفیان از نظر مسائل کلامی و اعتقادی باعث تفاوت در نحله های فکری و باطنی آنها می شد. برای نمونه،

خواجه عبدالله انصاری و ابوسعید ابوالخیر با یکدیگر اختلاف نظر داشتند. آ از سدهٔ سوم هجری، انسجام بین صوفیان دیگر مناطق با مرکز بیشتر شد تا اینکه حلّاج در بغداد در ۹۰۳ق به قتل رسید و این امر موجب شد تا رفته رفته بغداد از محوریت خارج شود. از میانهٔ همین سده بود که صوفیان بزرگ بغداد به تدریج نوشتن را آغاز کردند. کتابهای مهم این دوره عبارت بودند از: تهذیب الاسرار، نوشتهٔ خرگوشی نیشابوری، (م ۴۰۶ق)، التعرف لمذهب اهل التصوف، نوشتهٔ ابونصر سرّاج طوسی.

در سدهٔ چهارم هجری به بعد نیز، سنت نگارش ادامه یافت. کتاب التعرف کلاباذی، توسط ابواسماعیل مستملی به فارسی برگردانده شد. کتاب کیمیای سعادت را ابوحامد غزالی (م ۵۰۵ق) به عربی نوشت. کتاب عوارف المعارف را نیز شهاب الدین عمر سهرور دی در سدهٔ هفتم هجری دربارهٔ تصوف به عربی تألیف کرد.

از نیمهٔ سدهٔ چهارم هجری، تاریخ گذشتهٔ صوفیان از اهمیت خاصی برخوردار شد. ابوعبدالرحمان سلمی نیشابوری در کتاب طبقات الصوفیه، ۱۰۳ صوفی معروف را برای نخستین بار در کناب خود معرفی و حتی برخی از سخنان آنان را نیز ذکر کرد. کتاب حلیهٔ الاولیاء را نیز ابونعیم اصفهانی به نگارش درآورد که تقلید گونهای از کتاب طبقات الصوفیهٔ است. ۴

از سدهٔ ششم هجری به بعد، سلسلههایی شکل گرفتند که نام آنها از نام رئیس طریقت اخهٔ میشد. مثلاً سلسلهٔ سهروردیه به شهابالدین عمر سهروردی و سلسلهٔ مولویه به مولانا جلالالدین

۱. ریترلد بنگلسون، پیدایش و سیر تصوف، ترحمهٔ محملنافر معن، نهران، ۱۳۵۷، ص ۱۹۱۹، هانری کورس تاریخ قلسفهٔ اسلامی، ترحمهٔ حواد طباطنانی، نهران، ۱۳۷۷، ص ۲۹۵٬۷۳

<sup>،</sup> ۲. ابوبكر محمدین ابراهم كلابادی، *التعرف لمذهب اهل التصوف*، دمشن، ۱۹۸۹، ص ۲۸<u>-۳۵.</u> ۳. احمد حامی، مقامات شیخ/لاسلام حفسرت خواجه هیدالله انصاری هروی، چاپ فكری سلجوقی، تهرا<sup>ن ا</sup>

۳. نصرالهٔ پورجوادی، «گرارشهای ابومتصور اصفهانی در سیر الشلب و منبعات الانس» معارفی، دورهٔ ۱۳ ش <sup>۱۳</sup> آذر-استند ۱۳۷۹.

بلخى منتسب است. اين سلسله ها را از طريق واسطه ها به صدر اسلام و حضرت رسول اكرم عَبَالله بر می گرداندند که این انتساب پایه و اساس محکمی نداشت. ا

به طور کلی در سده های پنجم، ششم و هفتم هجری، اختلاف نظرها بین شیعه و سنی و جدالهای مذهبی میان مذاهب تسنن، به ویژه حنفیها و شافعیها و اختلاف بین فقها و فلاسفه و جنگهای نظامی مانند هجوم مغولان باعث شد تصوف از جاذبهٔ زیادی برخوردار شود. در این دوره صوفیان بزرگی چون ابوالحسن خرقاني، ابوسعيد ابوالخير ٢، باباطاهر عريان، ابوالقاسم قشيري، حجتالاسلام غزالي٣، ابونعيم اصفهاني "، احمد غزالي، عين القضات همداني ٥، احمد جامي ٦، عبدالقادر گيلاني، سهروردی $^{\mathsf{V}}$ ، نجم $^{\mathsf{I}}$ الدین کبری، فریدالدین عطار نیشابوری $^{\mathsf{A}}$ ، شمس تبریزی، جلال الدین مولوی  $^{\mathsf{P}}$  و بهویژه محیالدین ابن عربی ظهور کردند. در سدهٔ پنجم و ششم، تصوف در ادبیات نفوذ کرد و بیشتر شاعران به عرفان و تصوف روی آوردند. برای نمونه، مولوی شعر عرفانی را به اوج رساند. افزون بر آن، با ظهور افرادی مانند غزالی و سهروردی جنبهٔ فلسفی تصوف نیز به کمال رسید؛ سرآمد این اندیشه محى الدين ابن عربى است. معروف ترين آثار او فتوحات مكيه و فصوص الحكم است. او تـصوف و عرفان و حکمت اشراق را در کتب خویش به وجه استدلالی و برهانی آورده است و در حقیقت واضع مذهب وحدت وجود در اسلام است ۱۰

در سدة ششم عین القضات همدانی (م ۵۲۵ق)، عارف و فقیه وارسته ظهور کرد. او در برابر اتهامات وارده به خود، از عقاید خویش دربارهٔ ایمان به خداوند و ایمان به نبوت و آخرت، به طور شایستهای دفاع کرد؛ ولی او را به اتهام کفر و زندقه، در ۳۳ سالگی کشتند که پس از قتل حسینبن

١ . احمدبن عبدالله ابونعيم اصفهاني، پيشين، ج ١٠ ، ص ٢٠٠٣.

۲. نک: فریتس مایر، ابوسعید ابوالخیر؛ حقیقت و افسانه، ترجمهٔ مهرآفاق بابوردی، تهران، مرکز نشر دانشگاهی،

٣. محمدبن محمد غرالي، احياه علوم الدين، بيروت، ١٩٨٦/١۴٠٦.

٣. نك: احمدبن عبدالله ابونعيم اصمهاني، پيشين،

٥، نك: عبدالدبن محمد عين النضاة، دفاعيات عين القضاة همداني: ترجمهٔ رسالهٔ شكوري الغريب، ترحمه و تحشیهٔ قاسم انصاری، تهران، ۱۳۹۰

۲. نک: صدالرحمانین احمد جامی، نفحات الانس، به کوشش محمود عابدی، تهران، ۱۳۷۳. ۷، نک: پسجبی بن حسش سهروردی، منجموعه منصنفات شبیخ اشتراق، به کوشش کورس، تهران، ۱۹۳۸۰ محمدین مسمود قطبالدین شیرازی، شیرح کلمهٔ الاشراق سهروردی، به کوشش عداند نورانی و مهدی محمق، - . .

٨٠ نك: محمدبن ابراهيم عطار، تلكرة الاولياء، به كوشش محمد استقلامي، تهران، ١٣٩٠. ۰ نک: جلال الدین محمد مولوی، مثنوی معنوی، تصحیح و ترحیهٔ رسولد الس بیکلسون، تهران، ۱۳۸۱، ۱۰ م

١٠٠ وينولد نيكلسون، پيشين، ص ٢-٢٣٠

منصور حلاج حادثهٔ جانگدازی در تاریخ تصوف اسلامی به شمار میآید. ا

نمونهٔ دیگری از تعصبات خشک در این سده قتل شهابالدین سهروردی، فیلسوف نامی ایران است که در سال ۵۴۹ق در سهرورد زنجان زاده شد و به سال ۵۸۷ق به فرمان صلاح الدین ایوبی و به تحریک متعصبان در شهر حلب در ۳۸ سالگی به قتل رسید. در سدهٔ هفتم هجری، مکتب سهروردی شکل گرفت. در این قرن تصوف از «وجد و حال» به مرحلهٔ «قال» درآمد و به طریق علمی و شیوهٔ تعلیل و توجیه نیز گرایش یافت. ۲

در سدهٔ هشتم هجری، مکتب عرفانی سهروردی و ابن عربی و ابن فارض رونق یافت و تصوف و عرفان با یکدیگر آمیخته شد و علوم عرفانی و رسوم خانقاه را با هم تدریس می کردند. در این قرن، عارف بزرگ و سخن سرای ایران، حافظ شیرازی ظهور کرد و شیخ صفی الدین اردبیلی (۲۳۵–۶۵۰ق) و ابوالوفاء (م ۲۳۵ق) و زین الدین ابوبکر تایبادی (م ۲۹۱) و زین الدین ابوبکر محمد خوافی (م ۸۳۸ق) که از بزرگان عارفان ایران در سدهٔ هشتم و آغاز سدهٔ نهم و از پیشروان طریقهٔ سهروردیه و مرید شیخ نورالدین عبدالرحمان قریشی مصری بودند ـ ظهور کردند. از عارفان بزرگ دیگر در این عصر و کمی پس از آن می توان به سید حیدر آملی، نویسندهٔ جامع الاسراد و علاءالدوله سمنانی عصر و کمی پس از آن می توان به سید حیدر آملی، نویسندهٔ گلشن داز، شاه نعمت الله ماهانی کرمانی، معروف به شاه نعمت الله ولی، پایه گذار سلسلهٔ نعمت الله ی و نورالدین عبدالرحمان جامی (م کرمانی، معروف به شاه نعمت الله ولی، پایه گذار سلسلهٔ نعمت الله ی و نورالدین عبدالرحمان جامی (م جبری پایان گرفت و از این تاریخ به بعد رو به انحطاط و زوال نهاد. ۳

در عهد صفویه، تصوف وارد مرحلهٔ نوینی شد. در سدههای گذشته وظیفهٔ پیشوایان صوفیه، ارشاد و تهذیب نفس مریدان بود؛ آنها به دنیا توجهی نداشته و می کوشیدند سعادت را در وصول به حق و کمال انسانی ببینند. در سدهٔ نهم هجری یکی از مشایخ صوفیه، یعنی شیخ جنید، جد شاه اسماعیل درصدد برآمد که از گروه صوفیان و مریدان خود برای دستیابی به قدرت استفاده کند. بدین منظور صوفیان را به جهاد با کفار برانگیخت و خود را سلطان جنید خواند. از این تاریخ صوفیان به لباس رزم

در آغاز کار شاه اسماعیل، مریدان و پیروانش، او را تا مدتی همچنان صوفی میخواندند و سپس عنوان صوفی و قزلباش با یکدیگر ملازم شد. در زمان شاه تبهماسب، گروهی از شبیعیان و اولاد

١. زين الدين كيائي نژاد، پيشين، ص ٢٩٠-١٣١.

۱۰ زیل استین ۲. نک: قبر گیلانی، ف*یالتصبوف ا*لاسلامی، مفهومه و تطوره و احلامه، بیروت، ۱۹۹۲.

٣. زين الدين كيائي نژاد، پيشين، ص ٢-٢٣١.

مریدان قدیم صوفیه از دیاربکر و دیگر نواحی آسیای صغیر به ایران آمدند و به جمع صوفیان پیوستند و جمع صوفیان به هنگام مرگ شاه تهماسب در قزوین به ده هزار تن رسید. صوفیان از دیگر طوایف قزلباش به شاه نزدیک تر بودند و رئیس هر طایفه را خلیفه مینامیدند و رئیس تـمام صـوفیان را «خليفة الخلفاء» مىخواندند. ١

شاه عباس صوفیان را از نظر انداخت و مشاغل مهمی که در دست آنها بود، از آنها گرفت. آنچه دربارهٔ صوفیان در عصر صفویه نوشتهاند، تنها مخصوص پیروان شیخ صفی الدین و جانشینان اوست. از اواسط دولت صفویه قدرت علمای شریعت افزایش یافت و به همان نسبت کار صوفیان روبه زوال گذاشت و مخالفت با آنها فزونی گرفت، تا جایی که صحبت از ارتداد و کفر و زندقه به میان آمد. در عصر قاجار نیز هر چند کار صوفیان رونقی نداشت، اما بر اثر استقرار حکومت و آرامش نسبی از حمله و آزار مصون بودند، ولی آن خانقاههای منظم و پرشور دیگر وجود نداشت. ۲

فتوت، در لغت عربی صفتی است که از کلمهٔ «فتیٰ» مشتق شده و صفتِ کسی است که به جوانی و شباب قدم گذاشته باشد. در منتهی الارب به جوانمردی و مردمی معنی شده است، این کلمه در عصر جاهلی دو معنی مجازی یافت: شجاعت و سخاوت. مشتقات کلمهٔ فتوت در سورههای کهف، یوسف، نساء و نور در قرآن کریم آمده است که در تفسیر آن به معانی مختلف، جز در دو یا سه مورد، یادی از جوانمرد و جوانمردی نشده است. " در جنگ احد، حضرت رسول عَیْنِی امام علی الله را، که دلیرانه با كفار مى جنگيد، فتى خواند و گفت: «لافتى الأعلى». \*

در دورهٔ امویان، معنی فتوت گسترش یافت که شامل جنبههای مختلفی از مردانگی و مروت می شد؛ ولی رکن اساسی آن ایثار بود که اولین ویژگی فتوت صوفیانه محسوب می شد و در صدر اسلام، زاهدان و مسلمانان راستین آن را وظیفهٔ خود میدانستند؛ مانند رفتن به جهاد و جنگ در راه اسلام. پس از این دوره، صوفیان در خانقاهها متمرکز شدند و از جهاد اصغر به جهاد اکبر، یعنی مبارزه با نفس، پرداختند. به همین سبب، معنی فتوت، که مترادف با شجاعت و بخشندگی بود، به اخلاق حسنه و ایثار تغییر یافت و دارای سه نشانه شد: ۱. وفای بیخلاف؛ ۲. مدح بدون چشمداشت؛ ۳. بخشش بىسۋال. ٥

۱. نک: نورالدین مدرسی چهاردهی، سلسله های صوفیهٔ ایران، تهران، انشارات بتوبک، ۱۳۹۰.

۲۰ زينالدين کيائي نژاد، پيشين، ص ۲۳۲،

۳. پوست، ۳۰، ۳۱، ۲۱ و ۱۶۲ کهت، ۱۰، ۱۳، ۵۹ و ۱۲۱ نساد، ۱۲۹ نور، ۱۳۳ نیر نکز محمد حنفر محجوب، مقدمه، قتوت تامهٔ سلطائی، توشتهٔ مولانا حسین واعظ کاشفی سبزواری، تهران، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، ص ۲-۷. ۵. هم*ان، ص* ۱۱-۹. ۴. هم*ان*، مقدمه، می ۹.

برای فتوت، همچون تصوف، تعریف جامع و مانعی وجود ندارد. امّا ابنعمار حنبلی بغدادی، که ظاهراً قدیمی ترین کتاب فتوت به نام کتاب الفتوة از آن اوست، چنین گفته است: «و امّا در سنت، اخباری در فتوت وارد شده است که بهترین آنها از امام جعفر صادق علی است که از پدر و جدش روایت کرده است و میگوید رسول خدا مَنْ گفت: جوانمردان امت مرا دَه علامت است که عبارتاند از: راستگویی، وفای به عهد، ادای امانت، ترک دروغ، بخشش بر یتیم، دستگیری سائل، بخشیدن آنچه رسیده است، بسیاری احسان، خواندن مهمان، و سر همهٔ آنها حیاست». ۲

تعاریف فراوانی از این قبیل در کتب مختلف راجع به تصوف و فتوت یافت می شود که کتابهای الفتوة الصوفیه و طبقات الصوفیه از ابوعبدالرحمان سلمی نیشابوری (م ۴۱۲ ق) و رسالهٔ قشیریه از امام ابوالقاسم قشیری (۴۶۵\_۲۷۶ ق) از مهم ترین آنهاست.۳

آنچه مسلم است از مطالعهٔ همهٔ اینها چنین استنباط می شود که فتوت از همان آغاز کار مذهبی از مذاهب تصوف شناخته می شده است. معمولاً، جوانمردان برای فتوت خویش و شعار آن، که «سراویل یا کسوت» خوانده می شد، اسنادی داشتند که مبدأ عملی آن از رفتار و سیرت حضرت علی این گرفته شده است.

از سدهٔ سوم به بعد، فتوت و جوانمردی گذشته از منابع مذهبی و دینی در کتابهای صوفیان، فتوتنامهها، داستانهای عوامانه و شعر و ادب فارسی نیز مورد ستایش شاعران و گویندگان قرار گفته است. ه

یکی از منابع معتبر و متقدم در باب فتوت کتاب قابوسنامه از عنصرالمعالی کیکاووس بن اسکندربن یکی از منابع معتبر و متقدم در باب چهل وچهارم) به آیین جوانمردپیشگی اختصاص یافته است. از قابوس است که آخرین باب آن (باب چهل وچهارم) به آیین جوانمرد پیش از آن، فتوت به صورت دستورهای توضیحات قابوسنامه چنین استنباط می شود که در آن زمان و پیش از آن، فتوت به صورت دستورهای عملی اخلاقی در میان طبقات جامعه متداول بوده و هر کس سعی داشته است در کار خود جوانمرد باشد و اصول فتوت را مراعات کند.

،سد و ، سرن حرب الله الله الله الله الله و راه و رسم و آدابی خاص برای آن پدید آمد، به از سدهٔ دوم، آیین فتوت با عیاری آمیخته شد و راه و رسم و آدابی خاص برای آن پدید آمد، به همین علت است که از سویی پهلوانان و ورزشکاران و زورگران و سپاهیان و عیاران خویشتن رأ جوانمرد میخوانند و از سوی دیگر، پیشهوران و بازاریان، آداب و رسوم و قواعدی برای جوانمردی

۱. هم*ا*ن، ص ۱۱.

۱. بسیان کا استان که الفتوق، ص ۱۳۳-۱۳۳ صالحین جناح، کتاب الادب و الشروق، ترجمه و تصمیح سید محمد دامادی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، تهران، ۱۳۷۳، ص ۸.

٣. فتوت نامة سلطاني، پيشين، ص ١٢ مقدمه. ٣٠ محمد حمفر محجوب، پيشين، ص ١٣-١٧.

۵. فتوت تامهٔ سلطانی، ص ۱۳ تا ۱۱۵ علی اکبر دهخدا، امثال و حکم، ج ۲.

مخصوص به خود دارند. صوفیان و خانقاهنشینان نیز در مکتب خویش راه و رسم جوانـمردی را مراعات میکنند و کسی را که در این راه از دیگران کوشاتر باشد در فتوت برتر می دانند. ۱

بى ترديد، تشكيلات حزبى فتوت، گذشته از ايران در همهٔ بلاد اسلامى، نظير سوريه و مصر هم دایر بوده است. افزون براین، جمعیت سواران بیتالمقدس، به نام شوالیه، در فرانسه و سایر کشورهای ارویا، در طی جنگهای صلیبی، از جوانمردان و سواران و فتیان مسلمان که مخلوطی از کُـرد و لر و فارس و ترک و عرب بودند، تقلید شده و به اروپا رفته است. برخی از مورخان عقیده دارند که اساس تربیت و اصلاح اخلاق اروپا بهویژه فرانسه، پس از رسوخ شوالیهها در آن کشور بوده است که آیین جوانمردی و اصیلزادگی و شجاعت را در آن کشور رایج کردند. $^{\mathsf{Y}}$ 

ملک الشعرای بهار، در حاشیهای بر تاریخ سیستان، مینویسد: «عرب، اشخاص کاری و جَلْد و هوشیار را که در هنگامهها و غوغاها خودنمایی کرده یا در جنگها جَلدی و فراست به خرج می دادند، عیّار نامیده است. در زمان بنی عباس، عیاران در خراسان و بغداد فزونی گرفتند. خاصه در سیستان و نیشابور و یعقوب لیث صفار هم از سرهنگان این طایفه بوده است. عیاران در هر شهری رئیسی داشتند که وی را سرهنگ میخواندند و گاهی در یک شهر چند سرهنگ و چند هزار عیّار مـوجود بوده است». آ

در دورهٔ غزنویان و سلجوقیان، عیاران طبقهٔ مخصوصی از جامعهٔ شهری بودند که در شهرها جزو تودههای عوام یا به اصطلاحِ منابع شرقی، «اوباش» در می آمدند. آنها برای جهاد با کفار، دستههای  $^{\mathsf{F}}$ مسلحی را تشکیل میدادند که «عیار» خوانده می $^{\mathsf{F}}$ 

پیوستن الناصرلدین الله، خلیفهٔ عباسی، به گروه جوانمردان و پوشیدن سراویل فتوت در سالهای پایانی سدهٔ ششم هجری، از جملهٔ وقایع بسیار بزرگ تاریخ فتوت بهشمار میآید، از آنجا که وی به نفوذ آیین جوانمردی در جامعهٔ اسلامی آگاه شده بود، آن را برای استحکام پایههای حکومت عباسی بسیار مفید میدانست تا بدین وسیله فتور و انحطاطی را که در دستگاه خلافت راه یافته بود از میان بردارد و مجد و عظمت گذشتهٔ عباسیان را احیا کند. <sup>۵</sup> تصرف بغداد به دست هـولاکـوخان مـغول و انقراض عباسیان در بغداد، در ۶۵۶ق، موجب رکود در کار فتوت شد. چند سال بعد، از بقایای دولت عباسی در مصر با حمایتِ دولت ممالیک، نوعی خلافت اسمی ظاهر شدکه فتوت نیز همراه آن دوباره

۲. هانری گرین، پیشین، ص ۱۱۹، ۱ . فتوت نامهٔ سلطانی، می ۱۷ و ۱۸ مقدمه،

۲. *تاریخ سیستا*ن، *می* ۲-۱۷۵.

۴. مجلة دانشكدهٔ ادبيات تهران، س ۴، ش ۲، دى ۱۳۲۵ ص ۸۲.

۵. کاظم کاظمینی، *حیاران، ص ۱۳-۱۳* عانری کوریں، آلین جوانمردی، ص ۱۸۰-۱۷۹.

ظهور کرد و در مصر و شام رواج و رونق گرفت. این رونق در روزگار بعد هم دوام یافت. اما در عراق با سقوط عباسیان فتوت به انحطاط گرایید، گرچه ریشههای آن از میان نرفت. ۱

ناصر طریقهٔ فتوت ناصری را در قلمرو سلاجقهٔ روم گسترش داد. عثمانیها نیز از وجود «آخی»ها و فتوت در فتوت در فتوت استفاده کردند. وجود اخیان اهل فتوت در اطراف شیخ صفی الدین اردبیلی و اینکه شاه اسماعیل صفوی در دیوان شعر ترکی خود عنوان «آخی» را دربارهٔ یاران و تابعان خود به کار میبرد، افزون بر آنکه رابطهٔ میان فتیان و قزلباش و شیعه را نشان میدهد، نقش سیاسی و اجتماعی آنان را در قلمرو حکومت، انکارناپذیر میسازد. بهویژه آنکه آنها از جملهٔ کسوت پوشان و صوفیان باصفا، یعنی فداییان شاه محسوب میشدند. ۲

در دوران فرمانروایی خاندانهای ایرانی بر ایران، عیاران یا در کسوت پهلوانان کشتیگیر در دربار سلاطین بودند یا در زمرهٔ جنگاوران در سپاه به میهن خود خدمت میکردند. و بالعکس در مواقعی که بیگانگان بر ایران تسلط داشتند، عیاران در کسوت عیاری با آنان مبارزه میکردند؛ چنان که در اواخر دورهٔ استیلای مغول، طایفهای از دراویش و جماعت عیاران خراسان، به رهبری عبدالرزاق بن خواجه شهاب الدین بیهقی، قیام کردند و نهضت سربداران را به وجود آوردند، آنها خود را از شیعیان و جان نثاران علی اید میکردند.

مشهور است که چنگیزخان کسی رانزد شیخ نجم الدین کبری که مؤسس سلسلهٔ کبرویه و از مشاهیر عرفا و اکابر صوفیان سده ششم و هفتم، فرستاد که: «فرمودهام که در خوارزم قتل عام کنند باید از آنجا بیرون آیی تا کُشته نشوی. شیخ جواب داد که هشتاد سال در زمان خوشی با خوارزمیان بودم؛ در وقت ناخوشی از ایشان تخلف کردن بیمروتی باشد». وی که در سنهٔ ۴۱۸ق در خوارزم شهید شد، از عیاران و صوفیان بزرگ زمان خود بود و مبارزهاش با مغولان زبانزد خاص و عام شد. در سدهٔ هفتم تا نهم، که اولاد چنگیز و تیمور بر ایران دست یافتند، عیّاری، همانند دورهٔ تسلم اعراب، رونق و قوت داشت و همه جا شهرت عیاران در جنگ با حکام غیرایرانی بر سر زبانها بود. بی تردید، پس از رواج تصوف اسلامی در ایران، ورزش و پهلوانی هم به تصوف آمیخته شد و از انجا که زورخاندها شباهت فراوانی با تکایا و خانقاههای متصوفه دارد، برخی آداب و القاب اهل ورزش هم، همان آداب و سلوک اهل تصوف است؛ مانند خواندن اشعاری به نام قول در رقص سماع

١. جواد مصطفى، بامندمة ، الفتوة، نوشنة ابن عمار حنبلى بعدادى؛ هانرى كوربن، پیشین، ص ١٨٣.

<sup>؟،</sup> عباس اقبال آشتیانی، «فنوت و خلافت عباسی»، مجلهٔ شرق، دورهٔ یکم، ش ؟، خرداد • ۱۳۲، ص ۵ • ۱ - ۱ • ۱· مبالع بن جناح، *کتاب الادب و المُرو*ة، ص ۹ - ۷۸.

٣. حمدالله مستوفى، تاريخ گزيد، ص ٧٨٩. ٢٠٠٠ ۴. كاظم كاظمينى، پيشين، ص ١٣٠١٣.

صوفیان یا کشتی گرفتن و چرخ زدن در زورخانه که اشعاری به نام گل کشتی و گل چرخ اجرا می شود، یا معاملهٔ نوچه با پهلوان و مرید و مراد که در زورخانه بر اساس اخوّت است. همچنان که عدهای از یهلوانان سدهٔ هفتم و هشتم، که در روزگار خود از بزرگان و عارفان اهل تصوف بودهاند و بزرگ ترین آنها پوریای ولی است که به قولی، بوسیدن خاک گود زورخانه نموداری از قدمبوسی اوست. ۱

پهلوان محمود خوارزمی، ملقب به پوریای ولی و معروف ترین پهلوان زورخانهای ایران، علاوه بر پهلوانی، شاعری توانا و عارفی دل آگاه بود. وی احتمالاً در سال ۶۵۳ق در اورگنج، خوارزم، زاده شد. پوریا در سال ۷۰۳ ق مثنوی «کنزالحقایق» را سرود که در نوع خود بیبدیل است.

أنچه مسلم است فتوت، از نيمهٔ سدهٔ هفتم و با سقوط دولت عباسی، از صورت يک تشكيلات رسمی سیاسی و اجتماعی خارج شد و این مسلک بهصورت یک آیین صنفی خودنمایی کرد. ۲ بسیاری از بزرگان، کتابهایی را که در تصوف به نظم و نثر فارسی و عربی نوشتهاند، آثاری هم در فتوت به نثر و نظم درآوردهاند که بیشتر آنها را «فتوتنامه» خواندهاند، از سدهٔ هشتم بدین سو، بهویژه در دوران معاصر، آیین جوانمردی و فتوت همپای تصوف، در سرزمین ایران رواج داشته و در جامعهٔ عوام، مؤثر ترین وسیلهٔ بقا و همبستگی ایرانیان و قیام آنان در برابر ستمگران و بیگانگان بوده است. ۳

#### يرسشما

- ۱. مهم ترین دستاورد مسلمانان در دانش ریاضیات اسلامی را برشمارید.
- ۲. ضمن برشمردن نام مهمترین کتاب نجومی متعلق به بطلمیوس، نقش این دانشمند در انتقال دانش ستاره شناسی به عالم اسلامی را بررسی کنید.
  - ۳. چگونگی تردید ابن سینا بر تئوری زمین مرکزی بطلمیوس را بیان کنید.
  - ۴. دستاورد دانشمندان مسلمان در زمینهٔ دانش مکانیک را توضیح دهید.
    - ۵ به نظر شما، مهم ترین دستاورد پزشکی اسلامی چیست؟
- ع مهم ترین پژوهشگر اسلامی در زمینهٔ کیمیا را نام ببرید و نقش او در تطور و تکوین ایس عـلم را بررسي كنيد.
  - ٧. سه تن از مهمترین فلاسفهٔ اسلامی را با ذکر آثار آنها نام ببرید؟
- ۸ جماعتی سرّی را که طی قرن چهارم هجری با اهداف فلسفی به وجود آمد نام ببرید و طبقهبندی

۱۰ پرتو بیضائی کاشانی، «تأثیر آیین جوانمردی در ورزشهای باستانی»، تاریخ ورزش باستانی ایران (رورحانه)، تهران، ۱۳۲۷) می ۱۳۲۰، ۱۳۲۰

۲. هانری کورین، پیشین، قست دوم؛ محمد جعفر محجوب، سیری در تاریخ فتوت، ص ۱۸۳.

٣- عباس اقبال آشتياني، پيشين، ص ٣٥٧-٣٧٩.

- علوم الاهي را از ديد آنان بررسي كنيد.
- ٩. مهمترين جنبهٔ بررسي فلسفه در عالم اسلام چيست؟ توضيح دهيد.
  - ١٠. پنج نفر از مهم ترين منطقيون عالم اسلام را نام ببريد.
  - ١١. مهم ترین نقاد منطق ارسطویی در عالم اسلام چه کسی است؟
- ۱۲. اوج فعالیت فکری و عقلی در تمدن اسلامی در چه قرنی و توسط چه کسی صورت گرفت؟
  - ۱۳. سه نفر از نخستین نویسندگان اسلامی در زمینهٔ تاریخ را با ذکر آثار آنها نام ببرید.
    - ۱۴. در زمان استقرار دولت صفوی، چه تحولی در تاریخنگاری رخ داد؟
    - ۱۵. تاریخنگاری در ایران در دورهٔ قاجار به چند دوره تقسیم میشود؟ توضیح دهید.
  - ۱۶. دورههای تطور دانش جغرافیای اسلامی را نام برده، یکی را به اختصار توضیح دهید.
- ۱۷. سه نمونه از آثار جغرافیایی یونانی که در تمدن اسلام ترجمه شد و به عنوان منبع مورد استفاده فرار گرفت نام ببرید.
  - ۱۸. علل رواج قرائتهای مختلف طی دهههای نخست پیدایی حکومت اسلامی چه بود؟
    - ١٩. نخستين كسى كه قرائتها رادر يك كتاب جمع آورى كرد چه كسى بود؟
      - ۲۰. دو نفر از مهم ترین قراء قرن سوم را نام ببرید.
      - ۲۱. نقش شمس الدین جزری در تطور دانش قراثت را بررسی کنید.
  - ۲۲. شش عنوان از مهمترین نحلهها و روشهای تفسیری در اسلام را نام برده، یکی را توضیح دهید ۲۳. چهار کتاب تفسیری سدهٔ چهارم را نام ببرید.
    - ۲۴. دو عنوان از تفاسير تأليف شده طي قرن ششم هجري را نام ببريد.
      - ۲۵. جامع ترین کتاب تفسیری شیعه در دورهٔ معاصر را معرفی کنید.
        - ۲۶. سه نفر از محدثان ایران در دورهٔ صفویه را نام ببرید.
          - ۲۷. صحاح ستة اهل سنت را نام ببريد.
        - ۲۸. مراحل مختلف دانش اصول فقه از آغاز تاکنون را نام ببرید.
    - ۲۹. دورهٔ معاصر تطور دانش فقه و اصول با ظهور چه کسی آغاز میشود؟ توضیح دهید.
      - ۳۰. پنج نفر از اصولیون مهم تاریخ اسلام را نام ببرید.
      - ۳۲. چگونگی تکوین و پیدایش دانش کلام در صدر اسلام را توضیح دهید.
        - ۲۳. تطور دانش کلام در قرن چهارم هجری را توضیح دهید.
          - ۳۴. معتبرترین کتاب کلامی شهرستانی را نام ببرید.
        - ۳۵. نقش علامه حلی در تکوین دانش کلام در قرن هفتم را توضیح دهید.
    - ۳۶. چگونگی پیدایش تصوف در اسلام و نقش آن در فرهنگ و تمدن اسلامی را توضیح دهید.

### فعاليتهاي علمي

- ۱. فهرستی از فلاسفهٔ اسلامی از آغاز تا سدهٔ ۱۴ هجری تهیه کنید.
- ۲. گزارشی از مهم ترین آثار موجود به زبان فارسی دربارهٔ فلسفهٔ اسلامی تهیه کنید.
- ۳. گزارشی از مهم ترین آثار موجود به زبان فارسی دربارهٔ منطق که تا پایان سدهٔ چهاردهم هجری به نگارش درآمده تهیه کنید.
  - ۴. دورههای تاریخ ایران را بررسی و مهمترین دوره را به نظر خود با ذکر دلایل انتخاب کنید.
    - ۵ فهرستی از مهم ترین جغرافی دانان جهان اسلام از آغاز تا سدهٔ چهارده هجری تهیه کنید.
      - ع در مورد تأثیر و تأثر ادبیات فارسی و عربی بر یکدیگر گزارش تهیه کنید.
        - ۷. دورههای مختصر نظم و نثر فارسی را با یکدیگر مقایسه کنید.
  - ۸ نظر خود را در مورد تأثیر تاریخ و حوادث جامعه در ادبیات هر دوره به صورت مقالهای بیان کنید.
    - ٩. فهرستی از تفاسیر موجود به زبان فارسی تهیه کنید.
    - ١٠. لزوم تأليف تفسير در اسلام را بحث و بررسي كنيد.
    - ۱۱. گزارشی درمورد قراء هفتگانه (سبعه)، نام آنها و زندگی آنها تهیه کنید.
  - ۱۲. گزارشی از کتب چهارگانهٔ حدیث شیعه و شش گانهٔ اهل سنت با مشخصات کتابشناسی آنها تهیه کنید.
    - ۱۳. فهرستی از مهم ترین متکلمان اسلامی در سدهٔ هفتم هجری تهیه کنید.

## منابع براى مطالعة بيشتر

- ۱. ابراهیمی دینانی، غلامحسین، قواعد کلی فلسفی در فلسفهٔ اسلامی، تهران، ۱۳۷۰ش.
  - ۲. همو، ماجرای فکر فلسفی در دنیای اسلام، تهران، ۱۳۷۷.
    - ۳. همو، منطق و معرفت در نظر غزالی، تهران، ۱۳۷۰ش.
  - ۴. ابنسینا، ترجمه و شرح اشارات و تنبیهات، چاپ حسن ملکشاهی، تهران، ۱۳۶۳.
  - ۵ الفاخوري، حنا، تاريخ ادبيات زبان عربي، ترجمهٔ عبدالمحمد آيتي، تهران، ١٣۶١.
    - ۶. بادامچیان، اسدالله، روش در تاریخ، تهران، ۱۳۶۳ش.
    - ۷. بادیعی، ربیع، جغرافیای کامل ایران، تهران، ۱۳۶۲ش.
- ۸. برتلس، یوکنی ادواردویج، تاریخ ادبیات فارسی، ترجمهٔ سیروس ایزدی، تهران، ۱۳۷۲.
- ۹. بکار، عثمان، طبقه بندی علوم از نظر حکمای مسلمان، ترجمهٔ جواد قاسمی، مشهد، ۱۳۸۱ ش.
  - ۱۰. تاجبخش، حسن، تاریخ بیمارستانهای ایران (از آغاز تا عصر حاضر)، تهران، ۱۳۷۹ش.
    - ۱۱. تاریخنگاری در ایران، (مجموعه مقالات)، ترجمهٔ یعقوب آژند، تهران، ۱۳۶۰ش.
      - ۱۲. حقیقت، عبدالرفیع، تاریخ نهضتهای فکری ایرانیان، تهران، ۱۳۷۰.
        - ۱۳. خانلری، پرویز، زبان شناسی و زبان فارسی، تهران، ۱۳۲۷.
      - ۱۴. خوانساری، محمد، دور ۱ مختصر منطق صودی، تهران، ۱۳۶۴ش.

## بخش چهارم

# سازمانهای اداری و اجتماعی تمدن اسلامی

#### ۱. دیوان

بدیهی است که ادارهٔ سرزمین پهناور اسلامی، بهویژه پس از عصر فتوحات، نیازمند دستگاه اداری متمرکز، دقیق، پیچیده و گستردهای بود. این دستگاه اداری باید به دقت بردرآمد سرزمین نظارت میکرد، میزان آن را به دقت به دست میآورد و به تناسب بین کسانی که از بیتالمال مستمری میگرفتند، تقسیم میکرد. در عین حال، باید بر اعزام نیرو و سپاه به اطراف سرزمین اسلامی نظارت میکرد و در فواصل زمانی معین به ارسال وجوه مورد نیاز سپاهیانی که در حدود و مرزها مستقر شده بودند، اقدام میکرد. در عین حال باید در داخل سرزمین نیز نهادهای نظارتی بر زندگی مردم نظارت میکردند و دستگاه قضایی نیز به حل و فصل دعاوی مردم میپرداخت و دهها مورد دیگر وظایفی بود که کل تشکیلات سرپرستی کشور اسلامی به عهده داشت.

از دیگر سو، برای شکل دادن به دستگاه پیچیدهٔ کشورداری اسلامی، به زیرساختها و بنیانهایی نیز احتیاج بود. باید معلوم می شد کل درآمد سرزمین ولو به طور تقریبی چقدر، است و این مقدار درآمد از چه مساحت زمین، بر اساس چه نوع مالیات و چه موقع به دست میآید. باید وجوه و مسکوکاتی که در سرزمین رایج بود به گونهای تدوین می شد تا بتوان در تمامی نواحی این قلمرو پهناور از آن استفاده کرد. راهها شناسایی و جاده ها و پلها ساخته می شد تا دستورهایی که از مرکز خلافت صادر می شد، به سرعت به مقصد برسد. براین اساس، و با توجه به آرامشی که به طور نسبی پس از دوران فتوحات در سرزمینهای اسلامی حاکم شده بود، خلفا اقداماتی برای سروسامان دادن به امور اداری صورت دادند. بسیاری از این اقدامها از سوی خلیفهٔ دوم، و به ویژه با راهنمایی حضرت علی گیاه، صورت گرفت. از بسیاری از این اقدامات بود: (۱. تقسیم سرزمین به واحدهای سیاسی کوچک تر و معین و تعیین فرماندار برای هریک؛ ۲. تعیین مساحت و اندازه گیری سرزمین، به ویژه نواحی حاصل خیز، برای برآورد برای مقدار درآمد سالانهٔ آنها؛ ۳. وضع تقویمی جدید برای استفاده در زمینهای کشاورزی؛ تقریبی مقدار درآمد سالانهٔ آنها؛ ۳. وضع تقویمی جدید برای استفاده در زمینهای کشاورزی؛

۴. یکسانسازی مقیاسها، واحدهای وزن و حجم و مساحت؛ ۵. یکسانسازی مسکوکات و رواج اوراق بهادار و البته عوامل متعددی از این دست. ۱

طی سالهای پس از فتوحات، شهرهای بزرگی در ممالک اسلامی به وجود آمده بودند. این شهرها یا ادامهٔ حیات شهرهایی بود که پیش از اسلام نیز وجود داشت یا بـه طـور کـلی پس از اسلام بنیانگذارده شده بودند. زندگی مردم در شهرهای بزرگ آنها را نیازمند میساخت تا در سایهٔ قوانینی که باید دستگاه حکومت وضع میکرد، به زندگی ادامه دهند و زندگی اجتماعی باعث تعذی حقوق افراد به یکدیگر نشود. در هر صورت، با توجه به پیدایش شهرهای بزرگ، برپایی دیوانها و به طور کلی دستگاه اداری، یکی از الزامات تمدن اسلامی بود.

دیوان خراج یا استیفا: یکی از نخستین دیوانهای تشکیل شده در اسلام، که در عین حال یکی از مهم ترین آنها نیز به شمار می رود، «دیوان خراج» یا «استیفا» نام داشت. وظیفهٔ این دیوان سرپرستی بخش بزرگی از امور مالی سرزمینهای اسلامی بود. در این دیوان فهرستی وجود داشت که اموال و داراییهای سرزمین اسلامی در آن نوشته میشد. چگونگی گردآوری خراج از سرزمینها، حواله کردن آنها به مرکز خلافت، چگونگی تقسیم آن بین مسلمانان، و رتبهبندی مسلمانان برای تعیین خراج دریافتی، ازجمله وظایف این دیوان بود. با گسترش سرزمینهای اسلامی و آشنا شدن مسلمانان با روشهای اقتصادی دیگر، ازجمله انواع روشهای بهرهبرداری از زمین، به مرور ایام وظایف دیوان خراج نیز گسترده تر و، در عین حال، پیچیده تر میشد. در دورهای از زمان، محاسبهٔ عایدات عمومی کشور، تنظیم و برآورد هزینه ها و نظارت بر خرج آنها، فهرست برداری از اموال افراد سرشناس بهویژه سلاطین و حاکمان، و نیز اعزام افراد به نقاط مختلف کشور برای گردآوری مالیات، از وظایف دیوان خراج به حساب میآمد. دیوان خراج یا استیفا در نقاط مختلف سرزمینهای اسلامی، از ایران <sup>تا</sup> اسپانیا، وجود داشت. در سرزمینهایی که این دیوان به نام دیوان استیفا نامیده میشد، سرپرست آن مستوفی، مستوفی خاصه یا مستوفیالممالک نام داشت، در ایران تا سدهٔ دوازدهم هجری، یعنی <sup>تا</sup> هنگام آشنا شدن ایرانیان با مبانی تمدن جدید و تغییر ساختار اداری کشور به تقلید از غرب، این نه<sup>اه</sup>  $^\mathsf{Y}$ وجود داشت و به کار خود ادامه می $^\mathsf{L}$ 

دیوان پرید: به نظر میرسد مسلمانان طراحی تشکیلاتی دیوان برید را از ایرانیان یا از روم<sup>یان</sup> آموخته باشند. وظایف این دیوان در دورهٔ اسلامی بسیار متعدد و البته مهم بوده است. ازجمله وظایف

۱. برای اقداماتی که در این زمینه و مواردی از این دست انجام شد نک؛ محمدبن واضح یعقوبی، تاریخ یعقویماً ترجمة عبدالمحمد آيتي، تهران، ١٣٧٩، ج ٧، ص ٣٥-٥٠٠. ۲. دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۸، ذیل باستیفاه،، (سیدعلی آل داوود).

این دیوان خبررسانی، انتقال فرمانها و اخبار از اطراف و اکناف سرزمین به مرکز خلافت و اعمالی از این دست بوده است. به مرور زمان بر وظایف این دیوان نیز افزوده شد و آن را به یکی از عناصر مهم امنیتی سرزمینهای اسلامی تبدیل کرد. با توجه به اهمیت بسیار زیاد خبردارشدن از اتفاقاتی که در اطراف و اکناف سرزمین روی میداد، به مرور زمان وظیفهٔ خبررسانی، و در شکل رشدیافته و پیچیده تر آن، وظیفهٔ جاسوسی از نقاط مختلف به عهدهٔ این دیوان نهاده شد. از این جهت، این دیوان به یکی از مهم ترین ستونهای نگاهبانی از قلمرو سرزمین درآمد و صاحب برید، مسئول و رئیس این دیوان، یکی از چهار رکن برپایی خلافت نامیده می شد. از دیگر سو، برای تسریع در امر خبررسانی و در ادیوان، یکی از راهها، و در عین حال، برپایی کاروانسراهایی در نقاط مختلف اقدام کرد. در هر کدام از این کاروانسراها همیشه تعدادی اسب تیزرو حاضر و آماده وجود داشت تا به محض رسیدن یک پیک از مسافتی دور به یکی از آنها، اسب او با اسب تازه نفسی تعویض شود و پیک بدون معطلی به راه خود ادامه دهد. در منابع اشاره شده است که این پیکها می توانستند مسافتهایی را مافوق تحمل انسانهای عادی بدون استراحت پشت سر بگذارند. ا

دیوان انشا: این دیوان در نقاط مختلف سرزمینهای اسلامی به نامهای «دیوان رسائل»، «دیوان ترسل» نیز نامیده میشد. مهم ترین وظیفهٔ این دیوان تنظیم و ارسال نامههای دولتی، به ویژه فرمانهای خلیفهٔ مسلمین به سراسر نقاط قلمرو عالم اسلام بود. اما به مرور زمان بر وظایف این دیوان نیز افزوده شد. از نظر تاریخی، چنین به نظر می رسد این دیوان نخستین دیوانی باشد که در اسلام، در صدر اسلام و در طول حیات پیامبر بیرانهٔ، پدید آمده است. روش ایشان در برپایی دستگاهی برای تهیه و ارسال نامههایی به سران و بزرگان تمدنهای همسایهٔ شبه جزیرهٔ عربستان، به عنوان الگویی برای برای برپایی این دیوان، شاهد و سندی است که قائلان به نخستین دیوان اسلامی، در این زمینه مطرح می کنند. ۲

دیوان چیش: این دیوان که به نام «دیوان جُند» نیز نامیده شده در زمان خلافت خلیفهٔ دوم برپا شد. وظیفهٔ این دیوان، در آغاز پیدایش، سرشماری و تهیهٔ فهرستی از نام مردمانی بود که در جنگهای صدر اسلام شرکت می کردند؛ تا با در دست داشتن آماری صحیح از آنها هزینهٔ بیتالمال مسلمین بررسی شده و میزان سهم هر یک از مردم از بیتالمال روشن شود. در تهیهٔ این فهرست آنچه مورد توجه قرار می گرفت، نزدیکی مردمان به پیامبر اسلام ترایهٔ بود، به مرور زمان بر وظایف این دیوان نیز

۱ . دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ۴ ه ذیل «برید» (بهمن سرکارانی» نورانه کساس و بادیا برگ نیسی). ۲ - قلقشندی، صبح الاحشی فی صناحهٔ الانشاه، ج ۱ ه ص ۹۲.

دیوان بیت المال: این دیوان در آغاز تنها محل خاصی برای نگاهداری اموال منقولی بود که از محل خراج یا جزیه یا درآمدهای دیگر به دست میآمد و باید بین مسلمین تقسیم میشد. در زمان خلافت عمر، بخشى از مسجد پيامبر عَنْ الله به عنوان محل حفظ بيت المال انتخاب شد و چند تن نيز برای نگاهبانی آن گمارده شدند. به مرور زمان این نهاد به یکی از مهم ترین نهادهای مالی حکومت اسلامی تبدیل شد و مدیریت خاصی بر آن اعمال میشد. دیوان بیتالمال درآمدها و مصارف معینی داشت. در یک تقسیم بندی کلی، درآمدهای این دیوان به سه دستهٔ «فیء» «غنیمت» و «صدقه تقسیم می شد. مصارف آن نیز عبارت بود از تهیهٔ نیازمندیهای مردم و بالا بردن سطح زندگی مسلمانان. در مراتب بعدى بيت المال بايد به مصرف حقوق رزمندگان اسلام، تهيهٔ اسلحهٔ آنان، ادارهٔ زندگی فقرای مسلمان و آزادسازی اسیران مسلمان و مانند اینها میرسید. ۱

روشن است که ادارهٔ تمام سرزمینهای اسلامی با این چند دیوان ممکن نبود و طبیعی است که دیوانهای متعددی در تمام سرزمینهای اسلامی وجود داشت که هر یک وظایفی، اما کـوچکـتر <sup>ا</sup>ز وظایف چند دیوان مهمی که بر شمردیم، برعهده داشتند. برخی از این دیوانها، عبارت بودند از: دیوان نفقات: این دیوان مسئول بررسی هزینهها و حسابهای مالی کارکنان دولت و بـرخی

دیوانهای کوچک تر زیردستی خود بود.

دیوان اقطاع: وظیفهٔ این دیوان بررسی و نظارت بر ادارهٔ زمینهای حاصل خیزی بود که از سوی مرکز خلافت برای کشتوکار در اختیار افراد دیگر قرار داده میشد.

دیوان عرض: تشکیلات این دیوان دفتری بود که مربوط به سپاهیان میشد و اسامی آنان در دفتری نوشته میشد تا در موقع لزوم از سرنوشت آنان آگاهی حاصل شود.

ديوان العمائر يا ديوان الابنية المعمورة: وظيفة اين ديوان بررسي عمر ساختمانها و بازسازي أنها <del>ا</del> آبادان بودن همیشکی ساختمانهای شهر بود.

دیوان مظالم: این دیوان نیز به نوبهٔ خود از دیوانهای مهم سرزمینهای اسلامی به شمار می<sup>آمد،</sup> وظیفهٔ این دیوان رسیدگی به شکایات و کیفرخواستهای طرح شده از سوی مردم بود. به عبارت دیگر این دیوان وظیفهٔ نهاد دادگستری امروزی را به عهده داشت. مسئول و رئیس این دیوان، قاضی، و هر مرات عالى ترفاهي المعتنات ما كرامين المال من المرات المال من الما

مراتب عالى تر قاضى القضات نام داشت.

#### ۲. خراج

خراج همواره یکی از مهم ترین منابع درآمد در سرزمینهای اسلامی و برای خلافت اسلامی بوده است. به وجود آمدن شهرهای جدید، لزوم حفظ امنیت در سرحدات سرزمین اسلامی و دستمزدهایی که باید به سپاهیان داده میشد و دیگر هزینه ها برای خلافت اسلامی، آنها را با موضوع مهم تعریف منابع درآمد برای چرخاندن چرخهای حکومت روبهرو کرده بود. تا پیش از دوران فتوحات مهم ترین نحوهٔ تولید ثروت در شبه جزیرهٔ عربستان بجز نواحی جنوبی و یمن که کشاورزی در آنها صورت میگرفت، تجارت و اخذ مالیات از کاروانهای تجارتی بود. اما طبیعی است که هزینههای سرزمین بزرگ اسلامی را نمیشد تنها از محل مالیات کاروانهای تجارتی به دست آورد. بنابراین، خلفای مسلمین به تعریف روشهای دیگر تولید ثروت روی آوردند و مهم ترین این راهها تعیین خراج بود. به نظر میرسد مسلمانان صدر اسلام روش گردآوری خراج و روی هم رفته، اخذ مالیات زراعی از زمین را از ایرانیان آموخته باشند؛ زیرا از وضع خراج در ایران پیش از اسلام اطلاعاتی وجود دارد. در عین حال، تا پیش از فتح ایران مالیاتی که از زمینهای زراعی و باغها در شبه جزیره آخذ می شد، ازجمله مالیاتی که از زمینهای فدک گرفته میشد، به روش مقاسمه بود، نه خراج. از دیگر سو، مسئلهٔ مهمی بر سر چگونگی اخذ خراج از زمینهای ایران و دیگر زمینهایی که در جریان فتوحات به دست مسلمانان افتاده بود، وجود داشت و آن موضوع روشن شدن ماهیت شرعی چگونگی اخذ مالیات از این زمینها بود. بر اساس نظر پارهای از فقهای صدر اسلام زمینهایی که در جریان فتوحات و به وسیلهٔ جنگ به دست نیروهای مسلمان افتاده بود، جزء غنیمت محسوب شده و باید بین لشکریان مسلمان تقسیم میشد. اما این موضوع مشکلات چندی را پیش رو داشت. یکی اینکه در این صورت زمینهای حاصلخیز کشاورزی به قسمتهای بسیار کوچک تقسیم میشد و این خود پایین آمدن محصول را در یی داشت؛ دیگر اینکه لشکریان مسلمان حاضر در کشورهای مفتوحه، فاقد تجربهٔ لازم برای امر کشاورزی و پرداختن به زمین بودند و در نهایت اگر هم می توانستند کشاورزی کنند، خود این موضوع آنها را از پرداختن به امور لشکری و همراهی سپاه اسلام باز میداشت. براین اساس، در مرکز خلافت جلسات متعددی برگزار شد و در نهایت تصمیم گرفته شد که زمینهای ممالک مفتوحه در اختیار کسانی که تا پیش از این بر روی آنها کار میکردند، گذاشته شود و در عوض سالانه مبلغی به عنوان مالیات زراعی یا خراج از آنها گرفته شود. براین اساس برای هر جریب زمین مقدار معینی خراج معین شد. البته با این شرح که خود زمینها نیز بر اساس مرغوب بودن یا مرغوب نبودن، حاصل خیز بودن یا

نبودن و نوع محصولی که در آنها کاشت میشد به انواع متعددی تقسیم میشدند. ۱ اما با گذر زمان عیوبی بر شیوهٔ گردآوری خراج وارد شد. یکی از آنها زمان گردآوری محصول بود. بسیار اتفاق م<sub>یافتار</sub> که موعد زمان جمع آوری خراج و مالیات بر اساس تقویم قمری پیش از رسیدن و جمع آوری محصول بود. این موضوع مشکلات بسیاری را سر راه کشاورزان میانداخت و برای رفع این مشکل خلافن اسلامی دست به تدوین خراجی زد که اساس آن، بر هنگام گردآوری محصول تعیین شده بود. ۲

با گذشت زمان، نظام بهرهبرداری از زمین از شکل ساده و صرف خراج خارج شد و به سمن نظامهای پیچیده تر حرکت کرد. طی سدههای چهارم هجری به بعد، شاهد پیدایش نظامهای بهرهبرداری متعددی هستیم که اندکاندک عرصه را بر نظام مالیاتی خراج تنگ تر می کردند. ازجملهٔ این نظامها، نظام اقطاع و نیز نظام سیورغال را می توان نام برد که بهویژه پس از استیلای مغول در سرزمینهای اسلامی به شدت مورد استفاده قرار گرفت. ۳

رمه نظر می رسد مسلمانان ایجاد دستگاهی نظارتی را برای نظارت بر کار افراد در جامعه، بهویژه اصناف بازار، از همسایگان خود، بهویژه از روم شرقی آموخته باشند. البته باید اذعان کرد آنچه که مسلمانان نمی توانسته اند آن را از دیگران اخذ کرده باشند بررسیهای فقهی و زمینههای دینی برای چیدایش این نهاد مدنی است. همچنین، برای احراز رتبهٔ محتسب، یعنی بهدستگرفتن مقام اجرای حِسبه، شرایط خاصی وضع شد و البته بحثهای فقهی عمیقی نیز برای تبیین این شرایط، چه بین علمای شیعه و چه بین علمای اهل سنت، در گرفت. به طور کلی، این شرایط را می توان به سه دستهٔ ۱. عادل بودن؛ ۲. رسیدن به درجهٔ اجتهاد؛ ۳. مرد بودن، تقسیم کرد. ۴ از دید علمی و با توجه به نقش وكاركرد محتسب در مبان جامعه، بهويژه نقش او در بازار، وظايف محتسب را نيز مى توان به اين موارد کلی دسته بندی کرد (۲۰ فظارت بر بازارها و حرف؛ ۲. نظارت بر اخلاق عمومی جامعه؛ ۳. نظارت بر قیمتها و ترازوها؛ ۴. نظارت بر اجرای عبادات مردم؛ ۵. نظارت بر راهها و ساختمانها؛ ۶ وظایف قضایی محدود مانند بررسی کمفروشی و حیله در فروش؛ ۷. وظایف موردی و متفرقه. ۹

ر حسبه به منزلهٔ نهادی نظارتی، مسئلهٔ باریک و بسیار حساسی نیز بوده است. بررسی جایگاه

۱ . ابي يوسف، *كتاب الخراج* ، در؛ موس*وحة الخراج* ، ببروت، بي تا، ص ۲۱ ـ - ۲.

٧. دانشتامة جهان اسلام، ج ٧، ذيل «تقويم»، (فريد فاسملو)،

۳. دائرة المعارف يزرك اسلامي، ج ٩، ذيل «افطاع»، (سيد صادق سجادي).

۴. محمد حسین ساکت، مفاد داوری در اسلام، مشهد، ۱۳۹۵ ص ۲۱ به بعد.

۵. سيف الله صرامى، حسبه يك نهاد حكومتى، قم، ۱۳۷۷، ص ۱۰ به بعد.

جسبه در میان افراد و نقش نظارتی آن در شئون زندگی مردم، اگرچه آن را نهادی نظارتی در جامعه معرفی میکند، اما نداشتن موقعیت اجرایی جسبه را نیز باید بر آن افزود محتسب فقط وظیفهٔ نظارت بر اجرای قوانین اسلامی را داشته و در موقعیتی نبوده است که بتواند خطاکاران را تنبیه کند و به مجازات برساند؛ بلکه این وظیفه بر عهدهٔ نهادهای قضایی و کیفری، شامل قضا، مظالم شرطه و نقابت بوده تا هر یک، به اعتبار محدودهٔ فعالیت خود، به کار بپردازنی و میچرهان را بپهرسیزی خویش برسانند. ا

از دید تاریخی، در قرون اولیهٔ هجری تقریباً در همهٔ شهرهای بزرگ عالیم اسلام و در سررمینهای گوناگون شاهد تأسیس و پیدایش نهاد جسبه هستیم. فرد یا افرادی گه عهدهدار مسلولیت جسبه در شهری بودهاند، محتسب یا ولی جسبه نامیده می شدند. در ایران، به ویژه از سدهٔ ششم هجری به بعد، انتصاب محتسب یکی از مهم ترین وظایف سلطان یا حاکم به شمار می آمده و وزرا و نویسندگان حتما پنین افرادی را به سلطان توصیه می کردند. در مصر، عثمانی، اندلس، هندوستان ـ در دوران حکومت بابریان ـ نیز نهاد جسبه و محتسب وجود داشت. در مصر، از جمله در دوران خلافت فاطمیان، محتسبها قدرت بسیاری داشتند و حتی قادر به نظارت بر اعمال، سلطان فاطمی بودند. در دورهٔ عثمانی، نهاد حسبه با تشکیلات دقیق و خاصی وجود داشته و افراد عهدهدار این مسئولیت محتسب یا احتساب آغاسی نامیده می شدند. در کنار وظایف احتساب، یکی از وظایف محتسبان در دورهٔ عثمانی جمعآوری مالیات نیز بوده است. در هند، در دورهٔ حکومت بابریان، از سدهٔ هشتم هجری، نهادهای نظارتی و حسبه برپا شد و بسته به پایبندی یا عدم پایبندی حکمران مسلمان این سرزمین، این نهاد تقویت یا تضعیف می شد. گاه شأن محتسب چنان بالا می رفت که سلطان خود عهدهدار وظیفهٔ محتسب می شد و گاه این شغل در محاق قرار می گرفت، اما همچنان این نهاد در سراسر دوران وظیفهٔ محتسب می شد و گاه این شغل در محاق قرار می گرفت، اما همچنان این نهاد در سراسر دوران در شمال افریقا، الجزایر، تونس و مغرب نیز آگاهیهایی وجود دارد.

بحثهای گوناگون فقهی و اصولی در مورد حسبه باعث پیدا شدن ادبیات خاصی بین فقهای مسلمان شد. این ادبیات شامل آثار و کتابهایی بود که ذربارهٔ این نهاد نوشته شده و در آنها بحث فقهی و اصولی دربارهٔ حِسبه انجام شده بود. این آثار را به دو دسته می توان تقسیم کرد. یک دسته آثاری هستند که جامعیت عام داشته و در کنار دیگر بحثهایی که دربارهٔ تشکیلات سرزمینهای اسلامی می شده، بخشی نیز به حسبه اختصاص می یافته و در دستهٔ دوم کتابهایی قرار دارند که به ویژه دربارهٔ

۱. برای اطلاع بیشتر از جزئیات وظایف محتسب نک: محمدبن احمد قریشی، آئین شهرداری، چاپ و ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، ۱۳۹۰، مقدمه، ص ۵-۴، متن ص ۱۰ به بعد،

حسبه نوشته شده است. از میان آثار دستهٔ نخست می توان از کتابهای احکام السلطانیة نوشتهٔ ماوردی، و نیز احیاء علوم الدین غزالی، و از آثار دستهٔ دوم نیز می توان از کتاب محاکم القربة فی احکام الحسبة نوشتهٔ عبدالرحمان شیزری و کتاب الحسبة فی الاسلام از ابن تیمیه یاد کرد. ا

### پرسشها

- ۱. مهم ترین اقدامات خلفای اسلامی طی دورهٔ دوم استقرار حکومت اسلامی در مورد کشوردار<sub>ی در</sub> قلمرو عالم اسلام را توضیح دهید.
  - ۲. تطور دیوان استیفا را در عالم اسلام توضیح دهید.
  - ۳. مهم ترین وظایف دیوان انشا، دیوان جیش و دیوان مظالم را نام ببرید.
- ۴. دیدگاه خود در مورد برپایی خراج در عالم اسلام را بیان کنید. و نظامهای جانشین نظام خراج در
   اسلام را نام ببرید.
  - ۵ پنج نمونه از وظایف محتسب در اسلام را بنویسید.
  - ع بررسی کوتاهی از شکلگیری نظام حسبه در کشورهای اسلامی انجام دهید.
  - ٧. آثار تألیفشده در زمینهٔ حسبه در اسلام را دستهبندی کنید و در هر دسته یک اثر را نام ببرید.

#### فعاليتهاي علمي

- ۱. دربارهٔ وجود یا عدم وجود نهاد نظارتی در حکومت اسلامی تحقیق کنید.
  - ۲. دربارهٔ یکی از دیوانهای اسلامی به انتخاب خود گزارشی تهیه کنید.
    - ۳ مقالهای در مورد انواع نظامهای بهرهبرداری از زمین تهیه کنید.
- ۴. در یک بررسی تاریخی، سعی کنید گزارشی از نحوهٔ فعالیت دستگاه قضایی در ایران در یکصدسال پیش تهیه کنید.
  - ۵ گزارشی از منابع موجود در مورد دیوانهای اسلامی و به زبان فارسی تهیه کنید.

## منابع براى مطالعة بيشتر

- ۱. بوسه، هربرت، پژوهشی در تشکیلات دیوان اسلامی، ترجمهٔ غلامرضا ورهرام، تهران، ۱۳۶۷.
  - ٢. صرامي، سيف الله، حسبه يك نهاد حكومتي، قم، ١٣٧٧ ش.
  - ۳. لمتون، کاترین، نداوم و تحول در تاریخ میانهٔ ایران، ترجمهٔ یعقوب آژند، تهران، ۱۳۷۲ش.
- ۲. همو، دولت و حکومت در اسلام، ترجمهٔ عباس صالحي و محمد مهدي فقيهي، تهران، ۱۳۷۴.
  - ۵. همو، مالک و زارع در ایران، ترجمهٔ منوچهر امیری، تهران، ۱۳۲۵ش.
    - ۶ مدرسی طباطبایی، حسین، زمین در فنه اسلامی، تهران، ۱۳۶۲ ش.
  - ۷. هینس، والتر، اوزان و مقیاسها در اسلام، ترجمهٔ غلامرضا ورهرام، تهران، ۱۳۶۸ش.

١. دراسات في الحسبة و المحتسب عند العرب، بغداد، ١٩٨٧، جاهاي متعدد.

## بخش پنجم

## هنر در تمدن اسلامی

## ۱. معماری، نقاشی، خطاطی، صنایع مستظرفه

بدیهی است که اقوام و ملل جهان در آشنایی با هنر و بهرهوری از آن تقدّم و تأخر دارند. ایرانیان و رومیان، سدهها پیش از ظهور اسلام با هنر آشنا شده بودند و هر یک از این دو قوم، هم زمان با ظهور اسلام، سنتهای هنری چند صد ساله داشتند.

عربستان پیش از اسلام، از نظر هنری به استثنای خط عربی که بالقوه آمادگی پذیرش زینتهای هنری را داشت، و بعدها، از سدهٔ سوم تا نهم هجری، آن زینتها را یافت، از درون مایهٔ چندانی برخوردار نبود. ا شعر و سرود بیشترین هنر عرب بود تا آنکه فتوحات مسلمانان موجب شد تا آن چادرنشینان ناگهان دیده بر کاخهای باشکوه ایرانیان و کلیساها و پرستشگاههای یونانیان و رومیان بگشایند. به همین سبب، هنر صنعتگران ایرانی و یونانی و مصری و سوری با هم پیوند خورد و زیر قرمان اسلام، به شیودهایی مبدل شد که امروزه هنر اسلامی نامیده می شود)

از پایان سدهٔ اول هجری فرمانروایان مسلمان، در نواحی فتح شده، ساخت مسجدها و کاخهای با شکوه را آغاز کردند و کوشیدند تا آثار بزرگتر و با شکوه تری از بناهای دوران پیش از اسلام به وجود آورند. اما از اوایل سدهٔ دوم هجری به بعد که کمکم سنتی معین و مشخص در هنر اسلامی به وجود آمد و رو به کمال گذارد، هنرمندان ناگزیر، ویژگیهای قومی و ملّی را از بناهایی که نیاز به تجدید می یافتند

میگرفتند و همه را بر سنت هنر اسلامی منطبق میساختند. اسلامی در هیئت و شکل سه نوع بنای عمده به ظهور رسید: مساخد، مدارس و مقابر یا بقاع متبرگ («مسجد جامع دمشق» که بین سالهای ۸۷ تا ۹۶ ق به روزگار «ولید» بر جای پرستشگاه

۱. هورست ولدمار جَنْسِن، تاریخ هنر، ترجمهٔ پرویز مرزبان، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۵۹، ص ۱۹۱-۱۰.
 ۲. کریستین پرایس، تاریخ هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۲۳، ص ۹.

ژوپیتر (خدای خدایان روم) ساخته شد، در شمار کهن ترین بناهای اسلامی است. ۱

بنای دیگر آغاز عهد اسلامی، کاخ هشامبن عبدالملک (حک: ۱۲۵ـ۵۰۱ق) است که «مشتی» (سرای زمستانی) خوانده می شد و در بیابانی در نزدیکی اریحا برافراشته گشت. وجود شیرهای بالدار و برخی دیگر از جانوران افساندای - که از ویژگیهای فلزکاری و پارچه بافی عهد ساسانی بهشمار میآید \_ نشانهای آشکار از تأثیر هنر ایرانی در آن کاخ با شکوه است

مسجد حامع قرطبه با منارههای بلند و ستونهای متعددش یکی دیگر از نمونههای زیبای هنر اسلامی در اسپانیا و در جهان اسلام است. این مسجد امروز به کلیسا بدل شده، اما هنوز قداست \_ اسلامي اش بر نرهت مسيحي اش مي چربد.

برای عبدالرحمان سوم در نزدیکی قرطبه در طول سیزده سال کاخی برافراشته گشت که «مدینة الزهرا» خوانده شد و اگرچه امروزه رو به ویرانی گذاشته، اما بخشهایی از آن مرمت شده و محافظت می شود. قاهره یکی دیگر از کانونهای تجلی هنر اسلامی به شمار می آید. البته شهر فسطاط، پایتخت پیشین مصر در کنار رود نیل، همچنان مرکز بازرگانی صنایع مصر بود. سخن از هنر اسلامی مصر بدون یادآوری از «سوق القنادیل» یا بازار چراغان در فسطاط ناتمام میماند. سوقالقنادیل، یکی از مراکز دادوستد اشیای هنری و صنعتی آن روز جهان اسلام بود. در فسطاط و قاهره، نه تنها ظرفهای شیشهای سبز شفاف، همچون زمرّد درخشان، و شیشههای سفید لعابدار و گلدانهای بلند مسین دمشقی به چشم داعی اسماعیلی خوش آمده بود، که پارچههای دستباف و اطلسهای موج دار و حریر و کتان و ملیله دوزیهای زیبای آن نیز حیرت ناصر خسرو را برانگیخته بود. ا سرانجام با هجوم (ترکان سلجوقی) که به سال ۴۶۴ ق به فلسطین رسیدند، (سلجوقیان، مصریان را از فلسطین راندند و بیت المقدس را تصرف کردند و این باعث شد تا صلیبیان به قصد تصرف دوبارهٔ بیت المقدس به قلمرو حکومتهای اسلامی بتازند و در این نبردها با بسیاری از شگفتیهای فرهنگ و هنر مشرق زمین آشنا شوند. ۳

بیت المقدس را به سال ۶۹ق، عبدالمکبن مروان در بخش شمالی مسجدالاقصی و برفران گنبدی با شکوه ساخته بود (قبةالصخره) که باکنبد کلیسای مزار عیسی الماله برابری می کرد و صلیبیان مهاجم را به حیرت می افکند. دسته ای از صلیبان که به سرزمینهای خود بازگشتند، گنجینه هایی از هنر اسلامی را با خود بردند و این آثار الهامبخش هنرمندان و صنعتگران اروپا شد. "

١ ، مورست ولدمار جُنْسِن، پيشين.

۲ ، نامبر خسرو قبادیانی، سفرتامه، به کوشش محمد دبیر سیاقی، تهران، زوار، ۱۳۷۳، ص ۲-۷۹. ۴. همان، ص ۵۰-۴۸.

۴، کریستین پرایس، پیشین، ص ۵-۴۳.

صلاحالدین ایوبی، در اواخر سدهٔ ششم هجری، نبرد با صلیبیان را آغاز کرد و بیتالمقدس را آزاد ساخت. در روزگار او، بر تزئینات هنری مسجدالاقصی افزوده شد. منبری از چوب سدر، ساخت حلب را آوردند و محرابی دیگر در مسجد ساخته شد و پوشش زرین گنبد تجدیدگشت.

با این همه، وقتی سخن از هنر اسلامی در میان است، ایران و ایرانی جایگاهی ویژه در رشد و اعتلای آن دارد از سدهٔ چهارم هجری تا آغاز سدهٔ دهم هجری که قیام صوفیان صفوی آغاز شد، ایران مهد هنر و هنرآفرینی در جهان اسلام بود) در حقیقت تشکیل دولت سلجوقی در ایران و بین النهرین و آسیای صغیر و قفقاز نقطهٔ عطفی در بازگشت دوبارهٔ آیرانیان به فعالیتهای هنری شد. ا در معماری، نخستین بنای اصیلی که به دست معماران ایرانی در اوایل سدهٔ چهارم هـجری ساخته شد، بنای آرامگاه شاه اسماعیل سامانی در بخارا بود، که سرمشق برای ساخت دیگر آرامگاههای باشکوه قرار گرفت. بنای آرامگاهها، که در کنار مساجد و مدرسهها نوع سومی از معماری اسلامی به شمار می رود، از حدود سال ۳۹۰ق تا پایان سدهٔ نهم هجری رواج داشت. این بناها در آغاز بی<u>شتر ساد</u>ه بود، مانند بنای آرامگاه قابوس وشمگیر در گنبد قابوس (به سال ۳۹۷ق) که بعدها نمای خارجی آن تزیین یافت. کم کم آرامگاههایی ایجاد شد که به نقشهای مفصل کاشی معزق مزین شد و بیشتر به دورهٔ تیموریان تعلق دارد، مانند مزار خواجه عبدالله انصاری در نزدیکی هرات که به سال ۸۳۲ق بنا شده است.

ر در مسجدسازی، ایرانیان مسلمان ابتدا از همان شیوهٔ مسجدسازی با ستون که در جهان عرب معمول بود \_ پیروی کردند؛ اما چندی نگذشت که پایههای آجری را جانشین ستونهای سنگی ساختند وطاقهای قوس دار گوناگونی را ابداع کردند که با اجر بسته می شد. شیوهٔ خاص مسجدسازی ایرانی نیز با استفاده از ایوان و رواق، از خانهٔ ایرانی به مسجد، و آز آن به بنای مدارس رسمی، که از نیمهٔ دوم سدهٔ پنجم هجری برای طالبان علوم ساخته میشد، راه یافی، سلحوقیان ایران، اصفهان را - که از مدتها پیش از ایشان کانون صنعت و هنر بود ـ پایتخت خود قرار دادند. هنوز بنای مسجد جامع سلجوقی اصفهان پابرجایست؛ اگرچه از کاخ شاهان آن سلسله و میدان بزرگ مقابل آن خبری نیست. مسجد جامع اصفهان یا مسجدی که به سال ۵۳۰ ق در زواره ساخته شد و هنوز بر جای مانده، باید نخستین مسجد تاریخ داری باشد که در آن، از معماری جهار ایوانی استفاده شده است. در دورهٔ سلجوقی، آجر در زینت بخشیدن به بناها نقش اساسی داشت؛ در همین دوره کمکم حواشی نما و متن داخل آن را با کاشی زینت بخشیدند. این طرح کلی بنای مسجد، مشتمل بر (جهار ایوان به اضافهٔ

<sup>-</sup>۲ در این باره، نک: حسین زمرشیدی، *نقش آجر و کاشی در نمای مدارس*، تهران، زمرد، ۱۳۷۸؛ محمود ماهرالنقش،

(نمازخانهٔ گنبدگار، از عهد سلجوقیان به بعد در ساختن تمامی مساجد ایرانی به کار رفت.

زینتکاری با گیج و گیجبری از اواخر سدهٔ پنجم هجری متداول شد که گاهی همان نقشهای حاصل از آجرکاری تزئینی را تکرار میکرد و گاهی نقوش گیاهی و اسلیمی هایی ا به وجود می آورد که با شکل اصلی بنا پیوندی نداشت. کاشی معرّق هم در حوالی سال ۴۹۴ ق به ظهور رسید. در آغاز به رنگهای فیروزه آی و لاجوردی محدود بود، اما بعدها رنگهای سورمه ای، سفید، سیاه، ارغوانی و زرد هم بر آن افزوده شد.

هنر عصر سلجوقی به بنای مساجد و کاشی کاری آنها منحصر نبود. ساختن ظروف سفالین زیبا، بخش دیگری از هنر آن دوره به شمار می آمد و ممتاز ترین نمونه های آن، در دوران سلجوقیان تا سدهٔ هفتم هجری در ری و کاشان پدید آمد. ۲ کاسه ها، کوزه ها و گلدانهای مزین به آب طلا و رنگهای دیگر یا دارای پوششی از لعاب سیاه و فیروزهای و آبی کم رنگ از آن جمله اند. برخی از آنها با هفت رنگ زینت می یافت. ۳

پس از استیلای مغول هنرمندان به ظروف چینی دورههای یوآن و مینگ، که به رنگهای سفید و آبی ساخته می شد، تمایل نشان دادند. هنرمندان ایرانی عصر سلجوقی افزون بر سفال، روی ابریشم و پارچههای زربفت و قطعات فلز نیز کار می کردند. در عهد سلجوقیان کار روی طلا چندان معمول نبود، اما کنده کاریهای زیبایی بر روی برنج، مس و نقره از آن عصر بر جای مانده است. ۴

در عهد چیرگی مغولان، هنرهای دستی در ایران اندک اندک رو به انحطاط گذارد، اما با این حال از دورهٔ تیموری شاهکارهایی از فلزکاری به دست آمده است؛ همچنین فولادهای دورهٔ صفویه، بهویژه انواع مشبک آن، بینظیر است. در همین هنگام در ایران هنر ظریف و زیبای دیگری آغاز شد و آن آراستن نسخههای خطی به مینیا تورهای زیبا و مجالس دلربا بود که اندک اندک رونق گرفت.

خطاطی باید دنبالهٔ فن قرآن نویسی در صدر اسلام باشد. بسیاری از برگزیده ترین خطاطان، ایرانی بودند و در میان انواع شیوه های خطاطی دو شکل عمدهٔ آن، یعنی تستعلیق و شکسته، از نوآوریهای ایرانیان بود.

از سدهٔ ششم هجری، که سلطان علاءالدین کیقباد سلجوقی حکومت خود را در آسیای صغیر

طرح و اجرای نقش در کاشیکاری ایران: دورهٔ اسلامی، تهران، موزهٔ رضا عباسی، ۲-۱۳۶۱.

۱. «اسلیمی» نام یکی از اجزای طرحهای هنر به سبک ایرانی است که از ترکیب خطوط منحنی مارپیچ زمینهٔ کاشیکاری، گچبری، نقاشی و قالیبافی به رنگهای متمایز به وجود می آید و مانند شاخه های کو تاه و برگ و گل است. برای آگاهی بیشتر، نک: دایرة المعارف فارسی، زیر نظر غلامحسین مصاحب، ج ۱، ص ۱۳۵.

۲. کریستین پرایس، پیشین، ص ۹۳، ۱۳۰ مورست ولدمار جنس، پیشین، ص ۹۰۲.۳.

۴. کریستین پرایس، پیشین، ص ۲۵.۵.

از سدهٔ ششم هجری، که سلطان علاءالدین کیقباد سلجوقی حکومت خود را در آسیای صغیر استوار ساخت، چون خود او هم خطاط بود و هم نقاش وهم درودگر، پایتخت خود رقونی را به کانون هنرمندان و دانشمندان بدل ساخت. در حقیقت باید گفت، اگرچه حکومت ترکان آسیای صغیر از سدهٔ پنجم هجری از زیر فرمان سلجوقیان خراسان و عراق بیرون رفت و مستقل شد، اما هنر و معماری آنان همچنان وابسته به هنر و معماری ایرانی بود. در هجوم مغولان به ایران بی آنکه خود بخواهند یا بدانند با متواری ساختن هنرمندان ایرانی به آسیای صغیر، باعث راهیافتن این سنت هنری به آن سرزمین گردیدند.

پهناوری جغرافیایی جهان اسلام و تعدد و تنوع حکومتهای درونش، این ویژگی را به آن بخشیده بود که هرگاه، بنابر حوادث، در یکی از بخشهای آن موجبات افول هنر فراهم می آمد، در بخشی دیگر اسباب پیشرفت آن حاصل می گشت. هم زمان با هجوم وحشیانهٔ مغولان به ایران، در مصر سلطان بیبرس از هنرمندان و جنگاوران حمایت می کرد. در دژی، که به فرمان بیبرس بر روی تپهای بلند در کنار آن بارو ساخته بودند، سنگهای اهرام باستانی جیزه به کار رفته بود. در همین روزگار شیشه گرانی که شاهکارهایشان را صلیبیان می پسندیدند و می خریدند، در حلب و دمشق مستقر بودند و ظرفهای شیشهای خود را با آب طلا و لعاب برّاق به رنگهای زرد و سرخ و سبز و آبی می آراستند. هنر جلدسازی اسلامی هم در شکلهای هندسی و بر روی چرمهای جلد کتابها، هنرمندان مصر و شمال افریقا را به سوی خود می کشید و این درست زمانی بود که کم کم خط کوفی از داخل این نسخههای خطی رخت بربسته و جایش را به خط نسخ که از انحناهای بیشتری برخوردار است، داده بود. ا

غازان خان، هفتمین ایلخان مغول (چک: ۲۰۳-۶۹ق) پایتخت خود، تبریز را به کانون دانش و هنر اسلامی مبدل ساخت. او که رسماً مسلمان شده بود، در جنوب تبریز شهری نو بنا کرد و در آنجا مدرسههای دینی و کتابخانه و بیمارستان و یک کاخ ساخت. وزیرش، رشیدالدین فضل آنه همدانی هم که از فرهیختگان زمان خود بود، در جانب شرقی تبریز مجموعهای به نام رَبعرشیدی، مشتمل بر بناهای فرهنگی و خانههای متعدد برای طالبان علوم، نقاشان، خطاطان و مینیاتورسازان بناکرد. خود بود کتاب جامعالتواریخ را تألیف کرد که امروزه بخشهایی از آن، با تصویرهای اصیل پرداخته شده در او کتاب جامعالتواریخ را تألیف کرد که امروزه بخشهایی از آن، با تصویرهای است که برای کتاب عجد مؤاف، در دست است. از کهن ترین مینیاتورهای موجود ایرانی تصویرهایی است که برای کتاب منافع الحیوان ساختداند و آن کتاب در سال ۶۹۹ق و به فرمان ایلخان مغول در مراغه رونویسی شده منافع الحیوان ساختداند و آن کتاب در سال ۶۹۹ق و به فرمان ایلخان مغول در مراغه فردوسی، که به

۱. همان، ص ۹۹.

سال ۷۲۰ق در تبریز نسخهبرداری شده، تأثیر هنر چینی را در نقاشی ایران اسلامی آشکارا

سفالگری ایرانی هم مانند نقاشی مینیا تور از هنر سفالگری چینی تأثیر پذیرفت و سفالگران به جای آنکه همان شیوهٔ سلجوقی را ادامه دهند، اقدام به ایجاد طرحهای آزاد و پرانحنا کردند. رنگهای مورد استفاده کمجان و رقیق و شامل سیاه، خاکستری، فیروزهای، ارغوانی و آبی است که بهویژه در کاشیهای دیواری بسیار زیبا و دلربا مینماید.

تلاش فرهیختگان ایرانی و اسلامی، در ایجاد این روح مدنی در مغولزادگان عصر ایلخانی، تازه به بار نشسته بود که این حکومت گرفتار مخالفتهای درونی و داخلی شد و از هم پاشید. پس از آنان تیمور لنگ بر ایران مسلط شد؛ حملات وحشیانهٔ او، هیچ کدام از سرزمینهای ایران، هند، سوریه، مصر و آسیای صغیر را بیبهره نگذاشت اما فرزندان و نوادگان تیمور، بهویژه شاهرخ و بایسنقر و الغبیگ و سلطان حسین بایقرا و آن تیره از فرزندزادگان تیمور، که با نام «گورکانیان هند» یا «حکومت مغولی سلطان حسین بایقرا و آن تیره از فرزندزادگان تیمور، که با نام «گورکانیان هند» یا «حکومت مغولی کبیر هند» معروف شدند، باعث ایجاد آثار هنری فراوان در زمینههای گوناگونی شدند که به آن خواهیم پرداخت.

در پایان سدهٔ پانزدهم میلادی اندلس از دست مسلمانان خارج شد. با این همه، آن مرکز کوچک حکومت اسلامی، در سالهای پایانی حیاتش به هنرهای بسیار زیبا آراسته بود. «قصر الحمراء» (کاخ سرخ) یکی از بناهای باشکوه آن دوره است. هنگامیکه محمدبن احمر، نخستین امیر دودمان بنی نصر، به سال ۴۳۶ق ۱۲۳۶۱ م غرناطه را کشود، کاخ خود را بر روی بخشی از یک کوه باند و پر صخره بنا کرد و از آن پس، هریک از امیران آن دودمان بخشهایی را بر کاخ اصلی افزودند. از آن میان، «محمد پنجم» در سدهٔ هشتم هجری الحمراء را به صورت زیبایی درآورد که امروز برجای است،

تقریباً در همان زمان که کاخ الحمراء ساخته می شد، در قاهره «مدرسهٔ سلطان حسن» بنا گردید، البته با معماری کاملاً متفاوت. آن سوی مدرسهٔ سلطان حسن، که رو به قبله دارد، به آرامگاه سلطان متصل است و از بنای مکعب شکل یافته و گنبد آن اقتباسی از گنبدهای ببزانسی است.

زیبایی کاخهای اسلامی در معماران مسیحی اسیانیا، اثری شگرف داشت. شاهان مسیحی در شهرهای گشوده شدهٔ اسپانیا، صنعتگران مسلمان را به ساختن بنا به شبوهٔ اسلامی میگماشتند و چون با خانههای حیاطدار مسلمانان خوگرفتند، این شبوه را به امریکا بردند.

در ایران عهد تیموریان نیز، همان گونه که اشاره شد، با وجود غارت و مردمکشی تیمور، هنر راه بالندگی را در پیش گرفت، فرزند تیمور، شاهرخ، پایتخت را از سمرقند به هـرات بـرد و بـه تـرمیم ویرانیهایی که به دست پدرش پدید آمده بود، پرداخت. همسر شاهرخ، گوهرشاد، در کنار آرامگاه آمام

رضا المنافر مسجدی به نام خودش بنا کرد. در روزگار فرمانروایی شاهرخ و دیگر شاهان پس از او، هنر موزاییکسازی با کاشیهای ریز لعابی رنگین در بناهایی که در مشهد و اصفهان ساخته شد، به اوج خود رسید. همچنین عهد تیموریان، بهویژه دوران شاهرخ و پایسنقر، عصر طلایی هنر تهیهٔ کتابهای خطی نفیس بود. هنر جلدسازی، خطاطی، صحافی و تصویرگری این دوره هرگز در دورههای بعد مانندی نیافت. ایگارگران در مینیاتورسازی شیوهای را ابداع کردند که «مکتب هرات» خوانده شد. مینیاتور به سبک و شیوهٔ هرات با آنچه در مکتب بغداد و شیراز پدید میآمد، کاملاً متفاوت بود. مینیاتورهای سبک بغدادی و شیرازی در سدهٔ هشتم و نهم هجری بیشتر تحت تأثیر هنر چینی عهد ایلخانی قرار داشت. مکتب هرات پس از شاهرخ نیز ادامه یافت. بایسنقر میرزا، فرزند شاهرخ، که امیری هنردوست و آرام خو بود، چهل تن از بهترین نقاشان و نگارگران ایران را در هرات گردآورد تا میرای نسخههای خطی کتابخانهٔ او مینیاتور بسازند. مشهورترین اثری که در پی این دل بستگی او به هنر مینیاتور به وجود آمد، شاهنامهٔ معروف بایسنقری است که در ۸۳۳ ق کار نگارگری آن به پایان آمد. هنرمندان شیرازی در روزگار فرمانروایی ترکمانان «قراقوینلو» و «آق قوینلو» به شیوهای نو دست هنرمندان شیرازی در روزگار فرمانروایی ترکمانان «قراقوینلو» و «آق قوینلو» به شیوهای نو دست یافته بودند که به شیوهٔ «ترکمان» معروف شد.

در اواسط سدهٔ نهم هجری کودکی دیده به جهان گشود که بهزاد نام گرفت و چون بالنده گشت در دربار سلطان حسین بایقرا در هرات به کار پرداخت و چیزی نگذشت که نامش در نقاشی ایرانی جاودانه شد کمال الدین بهزاد، شیوه ای نو در پیش گرفت و در آن به وصف جزئیات واقعی زندگی روزانه پرداخت. بهترین و گویاترین این گونه مینیاتورها در آغاز سدهٔ دهم هجری و در عهدشاه تهماسب صفوی در تبریز و قزوین و مشهد پرداخته شد و آراسته ترین شیوهٔ رنگ آمیزی را با نمودهای گویایی از زندگی روزانهٔ مردم ایران، در خود گرد آورد. ۲

قلمرو فرمانروایی ترکان عثمانی در آسیای صغیر نیز یکی دیگر از مظاهر بروز هنرهای اسلامی قلمرو فرمانروایی ترکان عثمانی در آسیای صغیر نیز یکی دیگر از مظاهر بروز هنرهای بود که بود. تأثیر «ایاصوفیه»، که در آغاز کلیسا بود و سپس مسجد شد، در روحیهٔ آنان به درجهای بود که باز تابهایی از معماری آن در بسیاری از مسجدهای ساخته شده از پایان سدهٔ نهم هجری به بعد، در شهر قسطنطنیه یا دیگر نقاط امپراتوری عثمانی، باقی و مشهود است. یکی از بزرگ ترین و با شهر قسطنطنیه یا دیگر نقاط امپراتوری عثمانی، باقی و مشهود است. ایک از بزرگ ترین و با عظمت ترین آنها، «مسجد سلطان احمد اول» است، که به سال ۱۶۱۹ م ساخته شد، عظمت ترین آنها، «مسجد سلطان احمد اول» است، که به سال ۱۶۱۹ م ساخته شد، «مسجد سلیمانی»، که به فرمان «سلطان سلیمان قانونی» و با معماری و طراحی «سنان پاشا که به سال ۱۶۹۸ بایی ساخته شد، یکی دیگر از نمونههای معماری اسلامی است، سنان پاشا که به سال ۱۶۹۸ بایی

۲. مورست ولدمار جنسن، پیشین، ص ۲۱۲.

۱ . کریستین پرایس، پیشین، س ۲۹ ۱.

مسجد سلیمانیه را به پایان برد، مسجد دیگری را به نام لارستم پاشا برپا کرد کاخی را که سلطان محمد فاتح ساختن آن را آغاز کرده بود، در عهد سلیمان قانونی به اندازهٔ شهری کوچک بود که چهدر حیاط بزرگ و چند دروازه داشت.

این امر مسلم است که صنعت قالی بافی از سدهٔ پنجم بیش از میلاد در خاور نزدیک، به ویژه ایران، معمول بوده است. نشت کردن آب، به درون مقبرهٔ یکی از فرمانروایان سدهٔ پنجم بیش از میلاد در سیبری جنوبی در محلی به نام پازیریک و تبدیل آن به یخی جاودانی، یک قالیچهٔ پشمین را به گونه!ی معجزه آسا برای ما محفوظ نگاه داشته است. این فرش به نام جایی که در آنجا یافته شده به «قالی پازیریک» مشهور شده است. با این همه، بافت انواع قالی به تعداد زیاد و با روشی پیوسته از سدهٔ هفتم هجری رواج داشته است و مجموعهٔ کاملی از آنها در مساجد بزرگ سلجوقی در قونته و شهرهای دیگر به دست آمده است. دگرگونی در قالی بافی ایران هنگامی رخ داد که قالی بافن دربار صفوی، همان ترکیب کلی تذهیب کاری نسخههای خطی را به کار بردند. رنگ آمیزی قالیها از حمان هنگام و با آیجاد تضادی چشمنواز میان ترنج و نقشهای زمینه و حاشیه غنی تر شد. در دورهٔ صفویه نقیس ترین فرشهای ایرانی برای اهدا به مساجد و مقابر و اماکن متبرکه بافته شد. یکی از آنها که هنوز باقی است، فرشی است که برای آرامگاهٔ شیخ صفی کافته شده بود. این فرش یا طرح آن، کار مقصود کاشانی است که در سال ۹۴۶ ق بافت آن به پایان رسید و اکنون در گنجینهٔ اندن است.

فرشهای عصر صفوی بیشتر از پشم بافته می شد، اما در زمان شاه عباس بزرگ گینگاه فرشهای ابریشمی و گاه با نخهای زرین و سیمین نیز تهیه می شد. ناحیهٔ قفقاز برخی از نقشهای قائی ایران را به وام گرفت و آنها را با شیوهای که در آن شکلهای گل و بوته همراه با جانوران طراحی شده بود، به کار برد. پارچه های ابریشمی و زربفت ایرانی عصر صفوی نیز در میان اروپ ایبان خواهان داشت و زمینه های آن را بیشتر گل و بته و گاه صورت جانوران یا آدمیان پُر می کرد.

در میان شاهان صفوی شاه عباس بزرگ از دیگران ممتاز بود. او پادشاهی هنردوست و هنربرور بود و در حقیقت، (صفهان) ساخته و پرداختهٔ اوست. میدانها، مسجدها، کاخها، بازارها و باغهایی که او در اصفهان نو (در جنوب غربی اصفهان کهنه) بریا داشت، از اصفهان «نصف جهان» ساخت. در زمان شاد عباس برای معماری شهری و عمومی، نقشهٔ منطقی تهیه شد، بدینگونه که میدان بزرگی به نام میدان «نقش جهان» ایجاد شد و سپس در وسط هر یک از چهار ضلع آن، بنایی بزرگ بریا گردید؛ به گونهای که طرح کلی آن بازتابی از یک ساختمان چهار ایوانی بسیار بزرگ بود که در معماری ایرانی از گونهای که طرح کلی آن بازتابی از یک ساختمان چهار ایوانی بسیار بزرگ بود که در معماری ایرانی از دورهٔ باستان به این سو سابقه داشت. چهار بنای عمدهٔ آن عبارت بود از: رسجد شاه، مسجد شیخ

لطف الله اسر در بازار قیصریه و عمارت عالی قاپو. میدان شاه در قلب شهر به درازای بیش از پانصد متر، هم بازار بود و هم میدان چوگان بازی و تیراندازی با کمان اطراف میدان را یک بنای دو طبقه می پوشانید. طبقهٔ زیرین آن، دکانهایی بود که فلزکاران، کنده کاران و پیشه وران در آن به آفرینشهای هنری خود می پرداختند. در جانب شرقی میدان، مسجد معروف و زیبای شیخ لطف الله ساخته شد (۱۰۱۳ ق / ۱۶۰۳ م)؛ البته مسجد شاه اصفهان از مسجد شیخ لطف الله بزرگ تر است و حیاطی در وسط دارد و شکوه آن چشم گیر است. در جانب غربی میدان شاه، کاخ عالی قاپو در شش طبقه ساخته شده و در طبقهٔ چهارم آن یک ایوان پر ستون برای نشستن شاه و دیدن بازیها و جشنها فراهم آمده است. شاه عباس در مرکز شهر خیابانی عریض و دلگشا یه نام چهارباغ با چندین رده درخت چنار است. شاه عباس در مرکز شهر خیابانی عریض و دلگشا یه نام چهارباغ با چندین رده درخت چنار

شایلا جَنْسِن حق دارد که اوایل سدهٔ یازدهم هجری / نیمهٔ اول سدهٔ هفدهم میلادی را آخرین مرحلهٔ شکوفایی نبوغ اسلامی در جهان معماری بهشمار آورده است؛ زیرا در آن برهه از زمان بود که سه شاهکار هنری در سه گوشهٔ جهان اسلام رخ نمود: بجموعهٔ بناهای میدان شاه اصفهان در ایران، بنای ارامگاه «ارجمند بانو بیگم» یا تاج محل در هند، و مسجد سلطان احمد اول در عثمانی در اصفهان عصر شاه عباس، نقاشیهای یک یا دو تن از نقاشان برجسته رواج فراوان داشت و مورد پسند عموم قرار گرفت؛ آقا رضا و سپس رضا عباسی که در عین حال پیشوایان آن شیوهٔ هنری شناخته شدند. نامدار ترین هنرمند این سبک و رضا عباسی بود که به دربار شاه عباس تعلق داشت و کارهای او شد سرعت سرمشق هنرمندان معاصر او شد. یک هنرمند نامی دیگر در ربع اوّل سدهٔ یازدهم هجری به سرعت سرمشق هنرمندان معاصر او شد. یک هنرمند نامی دیگر در ربع اوّل سدهٔ یازدهم هجری «معین مصور» بود که به ویژه نقاشیهای او در موضوعهای افسانه ای و تاریخی شهرتی به هم

در هند تحت توجهات (بابرمیرزا) میندوست، نوادهٔ تیمور، برخی از آثار مکتب هرات، بهویژه کارهای بهزاد گردآوری شد. فرزندش همایون، که عشق پدر به هنر را به ارث برده بود، پس از یک زندگی یک ساله در ایران به هنگام بازگشت گروهی از هنرمندان را با خود به هند برد و موجب نفود دوبارهٔ فرهنگ و هنر ایرانی در هند شد. درواقع، شیوهٔ گورکانی هند در نقاشی، از دل همین آمیزهٔ نگارگری ایرانی و هندی بیرون آمد و میر سیّدعلی تبریزی و عبدالصمد شیرازی بایه گذاران مکتب نگارگری ایرانی و هندی بیرون آمد و میر سیّدعلی تبریزی و عبدالصمد شیرازی بایه گذاران مکتب گورکانی هند شدند. تهیهٔ یک رونویس از داستان امیرحمزه با کارهای میرسیّدعلی و بنجاه هنرمند شددی تا روزگار پادشاهی (اکبر) فرزند همایون، به درازا کشید، "

۱. هورست ولدمار جنسن، پیشین، ص ۲۰۰۰.

٣٠ ذبيحالله صفاء پيشين، ص ١٣-١٣٠

اکبر که بزرگ ترین پادشاه گورکانی هند است، به معماری دلیستگی فراوان داشت. او در آگره و منتخبور سیکری گنبدها و قبهها و کاخها برآورد. مسجد بزرگ فتحپور آمیختهای از معماری ایرانی و هندی بود. او به سال ۱۰۱۴ ق درگذشت و فرزندش (جهانگیر، بر تخت نشست. او نیز به نقاشی و مینیاتور علاقهای فراوان نشان میداد. از اینرو، رونق هنر نقاشی در هند ادامه یافت و چون در ۱۰۳۸ ق شهابالدین فرزند جهانگیر ملقب به شاه جهان» بر تخت شاهی نشست، نقاشی هند پیشرفت فراوانی کرده بود. با این همه، او به معماری بیشتر گرایش نشان میداد. به دستور وی بنای زیبا و مجلل شاج محل» به عنوان آرامگاه همسرش، «ارجمند بانوبیگم» ساخته شد. سبک این بنا متأثر از معماری ایرانی عهد تیمور است، این آرامگاه را اگرچه شاه جهان برای همسرش ساخت، اما خود او نیز در کنار همسر خفت.

ایران در پایان عصر صفوی و هند در پایان عهد گورکانی، هر دو گرفتار جنگها و اختلافات داخلی شدند و نادر شاه افشار، به دوران احتضار طولانی این دو امپراتوری پایان بخشید. در آن ایام امپراتوری عثمانی از آرامشی نسبی بهرهداشت و اسلطان احمد شیفتهٔ جشن و سرور بود، به همین سبب، مینیاتورها و مجالسی از هنرمندان روزگار او، مانند لؤتی ابر جای مانده و از صد متجاوز است. با ورود صنعت چاپ به استانبول به سال ۱۲۴۰ق/۱۲۷۲ م دوران رونویسی کردن و مصور ساختن نسخهها و کتابها به سر آمد و به همان نسبت که معماری عثمانی از پایان عهد اسلطان احمد سوم زیر تأثیر معماری اروپا، دارای کلاهفرنگی شد و دیگر هترهای اسلامی، مانند نقاشی، سفالگری و کاشی سازی، آن رونق و رواج سدهٔ دهم هجری خود را از دست داد؛ هر چند که یکباره نمرد و هنرهایی چون گوهرگری، زری بافی و سوزن دوزی توانست تا اواسط سدهٔ هجدهم میلادی به حیات خود ادامه دهد.

ایران عهد قاجاریه اگرچه می کوشید تا جایگاه هنری عصر صفوی را برای خود محفوظ دارد، اما چندان موفق نبود. با اینکه بسیاری از شاخه های هنری دورهٔ قاجاریه رو به افول گذارد، اما هنر خوشنویسی در سه بخش نستعلیق، شکسته نستعلیق و نسخ به اوج خود رسید. همچنین گل و مرغسازی و به ویژه آثار لاکی، بسیار پیشرفت کرد و تنها در این دوره است که نقاشی مستقل از کتاب و به صورت مکتبی ایرانی شکل گرفت، آ

<sup>1.</sup> Levni

۲. نک: مرصع رنگین، منتخبی از آثار نفیس خوشنویسان بزرگ ایران تما نیمهٔ قرن چهاردهم، تهران، انتشارات انجمن خوشنویسان ایران، ج ۱، ۱۳۱۳ با ۱۳۲۹ نگارستان خط، مجموعه آثار میرزا غلامرضا اصفهانی، به کوشش احمد سهیل خوانساری، اصفهان، پاژنگ، [بیتا].

#### ٢. علم موسيقى

در دورهٔ عباسیان و همزمان با اوجگیری نهضت ترجمه، کتابهای موسیقی ایران و هند و یونان نیز ترجمه شد و خلفای عباسی در ترویج و توسعهٔ فن موسیقی و دانش آن کوشیدند؛ در اینجا شرحی از آثار و نوآوریهای علمی دانشمندان موسیقی در دورهٔ کلافت عباسیان را به اختصار می آوریم؛

آبراهیم بن ماهان موصلی (۱۸۸ ـ۱۲۵ ق)؛ پدرش ماهان از دهقانان ارجان یا ارگان فارس بود و از فارس به کوفه مهاجرت کرد و در آنجا با خانوادهای اصیل و ایرانی وصلت کرد. ابراهیم با پیشرفتی شگفت آور موسیقی را نزد کسانی چون/جوانویهٔ ایرانی فراگرفت و به سرعت شهرت او به دربار خلیفهٔ عباسی، مهدی، رسید. ابراهیم به دعوت مهدی خلیفهٔ عباسی و پسر او هارون الرشید در دربار مقام و منزلتی خاص یافت. بیشتر خوانندگان و نوازندگان بغداد و دربار خلفا، بهویژه بزرگان دانش موسیقی چون اسحاق موصلی، از شاگردان و تربیت شدگان او بودند. ا

اسحاق موصلی، فرزند ابراهیم موصلی در حدود ۱۵۰ ق در ری زاده شد. او اصول و قواعد علم موسیقی را نزد پدر و داییاش منصور زّلزل فراگرفت و در روزگار خود به مقامی بیمانند در دانش موسیقی دست یافت. آثاری مکتوب دربارهٔ موسیقی چون (لاغانی و الکیرز)النّه را الایقاع اغانی معبد و کتاب الرقص که از میان رفته اند، منسوب به این دانشمند است. وی معاصر هارون الرشیار مأمون، معتصم و واثق عباسی بود. اسحاق به سال ۲۳۵ ق چشم از جهان فروبست.

ابوالحسن علی بن نافع، ملقب به زریاب و معروف به «بصری»، ایرانی الاصل و از شاگردان اسحاق موصلی بود. زریاب با افزودن یک تار به اسحاق موصلی بود. زریاب با افزودن یک تار به چهار تار بربط و استفاده از ناخن عقاب و رودهٔ تابیدهٔ بچه شیر در ساخت بربط جدید، نوای حاصل از زخمهٔ بربط را مطبوع تر کرد. زریاب در مکتب خود، اصول و قواعدی تازه برای آموزش فن موسیقی ترتیب داد و این همان شیوهای است که در مغرب زمین هم رواج دارد و درواقع، یکی از روشهایی است که از مغرب زمین رفته است. ۲

منصور زلزل، موسیقی دان بنام ایرانی در دورهٔ عباسی، استاد خوانندگی و استاد کی نظیر نوازندگی

ا برانی در ابونصر فارابی (۲۳۹ ـ ۲۵۹ یا ۲۶۰ق) فیلسوف و ریاضی دان وموسیقی دان بزرگ ایرانی است. فارابی فرانسنگ ترین کتابها را در موسیقی بد نگارش درآورد. از کتابهای او در موسیقی، المدخل الی فارابی فرانسنگ ترین کتابها را در موسیقی و در موسیقی و کلام فی الموسیقا و احصاء الایقاع و کتاب فی النقرة مضافا الی الایقاع و رسالهای

<sup>1.</sup> ابوالفرج اصفهانی، الاغانی، قاهره، ج ۵، ص ۲۰۸ و ص ۲۳۰. II.G.Farmer, A History of Arabian Music to the XIIIth Century, London, 1967, p.124-130.

موسوم به مقالات است که بخشی از آنها از بین رفته است. مهم ترین آثار فارابی در موسیقی ارحصاء العلوم و الموسیقی الکیر است. از این رو، فارابی را بزرگ ترین نویسندهٔ کتب موسیقی در قرون روسط می دانند.

او در مورد دو پردهٔ معروف موسیقی، «وسطای زلزل» و «وسطای فرس»، مطالعاتی دقیق کرده و فواصل آنها را به دست آورده است. ا

ابوعلی سینا (۴۲۸\_۳۷۰ق) افزون بر آثار گرانسنگ در طب، فلسفه و منطق، در موسیقی نیز صاحب آثاری بسیار باارزش است. او در کتاب شفا بابی را به عنوان («فن» به موسیقی اختصاص داده است. ابن سینا نخستین کسی است که پس از اسلام از وی دربارهٔ موسیقی به زبان فارسی کتابی باقی مانده و این همان کتاب النجاه است که شاگرد او ابوعبید جوزجانی ترجمه کرده و آن را دانشنامهٔ علایی نام نهاده است. ۲

صفی الدین عبد المؤمن ارموی (۶۱۹ - حدود ۶۱۳ق) ستاره ای درخشنده در آسمان دانش موسیقی ایران در سدهٔ هفتم بود. از مطالعهٔ دو کتاب معتبر او، یکی الادوار و دیگری سالهٔ الشرفیهٔ این واقعیت آشکار می شود که وی پس از فارابی بزرگ ترین و مهم ترین کسی است که در اصول فن موسیقی تحقیق کرده است. کهن ترین نتنویسی فارسی و عربی در کتاب الادوار آمده است.

عبدالقادر غیبی مراغی (م ۸۳۸ق) از مهم ترین عالمان موسیقی نظری در عصر تیموری (دربار تیمور و شاهرخ) است. بزرگ ترین کتاب او (جامع الالحان است. مقاصد الالحان از جامع الالحان کوتاه تر است و شرح الادوار نیز نگاشتهٔ مراغی بوده که اکنون موجود است. کز الالحان کتاب گران بهای مراغی که برای آشنایان به فن موسیقی ارزش بسیار دارد و حاوی آوازهای اوست از میان رفته است. پسر و نوهٔ غیبی نیز از موسیقی دانان هستند. پسرش که عبدالعزیز نام داشت نقاوة الادوان و نوهاش کتاب رمقاصد الادوان را نگاشت.

پس از سدهٔ نهم هجری دیگر در ایران موسیقیدان بزرگی ظهور نکرد. گاه به گاه چهرههایی پیدا می شدند، ولی هیچ کدام نوآوری نداشتند. نفوذ و تأثیر موسیقی ایران بر موسیقی ترک و شبه قاره و کشورهای عربی و حتی خاور دور امری مسلم و از اصطلاحات موسیقی فارسی، که به زبان و فرهنگ

۱. نک: احصاء العلوم، فصل موسیقی؛ هنری جبورج فیارمر، پسیشین، ص ۱۱۴۴ منهدی بنوکشلی، هموسیقی،، ایرانشهر، کمیسیون ملی یونسکو در ایران، ۱۳۴۲ ش / ۱۹۹۳ نیز نک:

Encyclopaedia of Islam, New Edition, S.V."musiki", (by O. Wright).

۲. مهدی برکشلی، پیشین ۱ دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ذیل «ابنسینا، موسیقی» (تقی بینش) ۱ هنری جورج فارمر، تاریخ موسیقی خاور زمین، ترجمهٔ بهزادباشی، تهران، ۱۳۱۹ ش، ص ۳۱۸.

#### يرسشها

۱. هنر اسلامی، اساس و پایهٔ خود را از چه شیوههای هنری وام گرفته است؟

۲. سه شکل عمدهٔ بناهای اسلامی را نام ببرید.

۳. اصیل ترین بنای ایرانی که در ساخت بناهای پس از خود در جهان اسلام اثر داشت، کدام بود؟

۴. ایرانیان در ساخت مساجد از کدام ویژگی رایج در ایران سود جستند؟

۵ پس از حملهٔ مغول وضعیت هنرهای دستی در ایران چگونه بود؟

ع خطوط ابداعی ایرانیان در هنر خوشنویسی چه نام دارند؟

۷. چینیها بر کدام یک از هنرهای ایرانیان تأثیر به سزایی داشتند؟

۸ در عصر تیموریان کدام یک از هنرهای ایرانی به اوج شکوفایی رسید؟

۹. در چه دورهای هنر قالیبافی ایران به اوج شکوفایی و ترقی رسید؟

۱۰. چگونگی نفوذ و گسترش فرهنگ و هنر ایرانی در هند را شرح دهید.

۱۱. موسیقی هنرمندان مسلمان از چه طریقی در اروپاگسترش یافته است؟

۱۲. نام پنج موسیقی دان برجستهٔ مسلمان و پنج کتاب معروف در زمینهٔ موسیقی مسلمانان را پیش از دورهٔ معاصر ذکر کنید.

#### فعاليتهاي علمي

۱. با بررسی و مقایسهٔ سفالهای پیش از اسلام ایران تفاوتها و سیر رشد آنان با سفالهای پس از اسلام را . شرح دهید.

۲. با مقایسهٔ خطوط نستعلیق دورهٔ صفوی با دورهٔ قاجاریه، سیر تحول خط نستعلیق و تفاوتهای میان
 آنان را شرح دهید.

۳. در یک تحقیق میدانی سیر تحول هنر قالیبافی را از اوایل دورهٔ اسلامی تا عصر صفویه تهیه نمایید.

۴. در یک تحقیق کتابخانهای عمده ترین منابع و مآخذ دربارهٔ معماری ایران را تهیه کنید.

۵ با استفاده از منابع و مآخد معتبر ویژگیهای مکتب هرات را به طور خلاصه تهیه کنید.

ع دربارهٔ زندگی بهزاد گزارشی تهیه کنید.

۱۰ نک: هنری جورج فارمر، مجلة روزگار نو، ش ۱، ۱۹۴۲.

# ۱۱۶ 🗆 فرهنگ و تمدن اسلامی

۷. فهرستی از کتابهای مهم موسیقی از سدهٔ دوم هجری تا سدهٔ دهم هجری تهیه نمایید.

### منابع براى مطالعة بيشتر

- ۱. احسانی، محمدتقی، جلدها و قلمدانهای ایرانی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۸.
- ۲. همو، هفت هزار سال هنر فلزكاري در ايران، تهران، انتشارات علمي فرهنگي، ١٣٥٨.
  - ٣. ادواردز، سيسيل، قالي ايران، ترجمهٔ مهين دخت صبا، تهران، فرهنگسرا، ١٣۶٢.
- ۴. السعید، عصام، و عایشه پارمان، نقشهای هندسی در هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، تهران، سروش.
- ۵. بسراند، رابرت هیلن، معماری اسلامی، ترجمهٔ ایرج اعتصام، تهران، شرکت پردازش و برنامه ریزی شهری.
  - ع پرایس، کریستین، تاریخ هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، تهران، ۱۳۶۴.
    - ۷. پوپ، آرتور، معماری ایرانی، ترجمهٔ رضا بصیری، تهران، میر، ۱۳۶۳.
    - ۸ همو، هنر ایران در گذشته و آینده، ترجمهٔ عیسی صدیق، تهران، ۱۳۵۵.
    - ٩. جنسن، هورست ولدمار، تاريخ هنر، ترجمهٔ پرويز مرزبان، تهران، ١٣٥٩.
      - ١٠. دوري، كارل جي، هنر اسلامي، ترجمهٔ رضا بصيري، تهران، يساولي.
      - ١١. رفيعي، ليلا، سفال ايران پيش از تاريخ تا عصر حاضر، تهران، يساولي.
  - ۱۲. سیجادی، عملی، سیر تحول محراب در معماری اسلامی ایران، تهران، سازمان میراث فرهنگی، ۱۳۷۵.
  - ۱۳. شیمل، آن ماری، خوشنویسی و فرهنگ اسلامی، ترجمهٔ اسدالله آزاد، مشهد، آسنان قدس رضوی، ۱۳۶۸.
  - ۱۴. عُکساشه، تسروت، نگسارگری السلامی، تسرجمهٔ غیلامرضا تنهامی، تنهران، سیازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۸۰.
    - ۱۵. محمدحسن، زکی، هنر ایران، ترجمهٔ محمد ابراهیم اقلیدی، تهران، صدای معاصر، ۱۳۷۷.
  - ۱۶. وولف، هانس ای، صنایع دستی کهن ایران، ترجمهٔ دکتر سیروس ابراهیمزاده، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی،

# تأثیر تمدن اسلامی در تمدن غربی

تمدن فعلی جهان برایندی از کوششهای ملل جهان در طول تاریخ است. با وجود آنکه تمدن معاصر ویژگیهای کاملاً متفاوتی با تمدنهای دیگر ملل داشته، اما در حقیقت ترکیبی از تمدنهای پیشین است که مسلماً سهم اسلام در پیدایش این تمدن جدید و توسعهٔ آن کمتر از سهم دیگر تمدنها نیست. به نظر میرسد که ترکیب تمدنهای گوناگون و تبادل فکری بین ملل در پیدایش و گسترش این تمدن تأثیر فراوانی داشته و اسلام نیز در فراهم کردن مقدمات این ترکیب نقشی مؤثر و کلیدی داشته است. آنچه در این بخش مورد توجه است، نقش اسلام در ترکیب تمدنها و چگونگی فراهم شدن زمینه و مقدمات این تبادل فکر، فرهنگ و علوم بین تمدنهای گوناگون و آماده کردن زمینهٔ فراهم شدن زمینه و مقدمات این تبادل فکر، فرهنگ و علوم بین تمدنهای گوناگون و آماده کردن زمینهٔ

انتقال علم و تمدن از اسلام به غرب از سه راه انجام گرفت:

۱. آمیزش مسلمانان با مسیحیان در اسپانیا، ایتالیا، سیسیل و در جنگهای صلیبی و آشناشدن با فرهنگ و تمدن اسلامی در نقاط گوناگون جهان اسلام و مرزهای آن با جهان خارج،

۲. ترجمهٔ کتب عربی به زبانهای اروپایی از سدهٔ پنجم تا هفتم هجری.

۳. تدریس و استفاده از کتب عربی که دانشمندان مسلمان آنها را در مراکز علمی نوشته یا ترجمه کرده بودند.

یکی از مهم ترین پایگاههای آشنایی غرب با فرهنگ و تمدن اسلامل اسپانیا باد. نفوذ افکار اسلامی را در مسیحیان اسپانیا می توان از تأثیرپذیری رهبران مسیحی از اندیشههای اسلامی تشخیص داد، چنان که گفتهاند الیپندوس، اسقف شهر تولدو (طلیطله) تحت تأثیر عقاید اسلامی الوهیت عیسی علیه را انکار کرد و گفت که وی بشر و فرزندخواندهٔ خداست. از دیگر سو، مردم اسپانیا در الوهیت عیسی علیه را انکار کرد و گفت که وی بشر و فرزندخواندهٔ خداست. از دیگر سو، مردم اسپانیا در آن روزگار لباس عربی به تن می کردند و آداب اسلامی و عربی اجرا می کردند، گفته شده است که از آن روزگار لباس عربی به تن می کردند و آداب اسلامی و عربی اجرا می کردند و بقیه را اسپانیاییها دویست هزار جمعیت مسلمان شهر غرناطه (گرانادا) تنها پانصد تن عرب بودند و بقیه را اسپانیاییها

تشکیل میدادند. ۱

ترجمهٔ آثار اسلامی به زبانهای اروپایی: در یک نگاه کلی، دلایل رواج ترجمه از زبان عربی به زبانهای اروپایی را می توان به دو دستهٔ بیرونی و درونی در حوزهٔ قلمرو مسیحیت دسته بندی کرد. آشنا شدن آنان با تمدن اسلامی از زمان جنگهای صلیبی و روبه روشدن مسیحیان با مجموعهای از میراث و کتابهای مسلمانان را می توان به عنوان دلایل بیرونی برشمرد و مهم ترین عامل درونی برای ترجمه از عربی به زبانهای اروپایی را نیز باید در چگونگی برخورد دانشمندان مسیحی با آثار دانشمندان یونانی و بهویژه افرادی چون ارسطو، سقراط، بطلمیوس و جالینوس جست وجو کرد. دلایل متعددی وجود داشت که باعث می شد دانشمندان و فلاسفهٔ مسیحی قادر به استفاده از متن اصلی و یونانی این آثار نباشند. دور شدن زبانِ معیار یونانی از زمان کتابت این آثار تا سدههای میانهٔ تاریخ اروپا یعنی چیزی بیش از دوازده قرن باعث شده بود حتی بهترین زبان شناسان حوزهٔ زبان لاتین نیز از درک آنها خیزی بیش از دوازده قرن باعث شده بود حتی بهترین زبان شناسان حوزهٔ زبان لاتین نیز از درک آنها ناتوان باشند. این در حالی است که بسیاری از آثار کلاسیک یونانی در طول زمان از دست رفته و تنها ناتوان باشند. این در حالی است که بسیاری از آثار کلاسیک یونانی در طول زمان از دست رفته و تنها کا کسین آغاز شد.

راین نهضت به دو دورهٔ بزرگ تقسیم می شود. دورهٔ اول از دورهٔ به قدرت رسیدن سیلوستر دوم، پاپ واتیکان (دورهٔ پاپی: ۱۰۰۳ – ۹۹۸ م) آغاز شده و در زمان حکومت آلفونسوی دهم، از حاکمان محلی اسپانیا، پایان می پذیرد و دورهٔ دوم از زمان سلطنت این آلفونسو (۱۲۸۴–۱۲۵۳ م) شروع می شود. تفاوت مهم دوردهای اول و دوم نهضت ترجمه از عربی به لاتین در این است که در دورهٔ اول، آثار عربی عموماً به لاتین ترجمه می شدند، اما در دورهٔ دوم غلیه با ترجمهٔ آثار به زبانهای اسپانیایی و رومی بود. در این دوره، به مرور افراد و مترجمان بسیاری پدید آمدند که تعداد آنها حدود ۱۵۰ نفر تخمین زده شده است. از ازجملهٔ این افراد می توان افراد زیر و دامنهٔ فعالیت آنان را برشمرد:

از کنستانتین افریقایی طیف وسیعی آثار ترجمه شده دربارهٔ آثار جالینوس در پزشکی و نوشته های فلسفی ارسطو وجود دارد، از هوگوی سانتالایی ترجمه هایی از آثار ارسطو، یعقوب بن اسحاق کندی، ابومعشر بلخی و دیگران را می شناسیم، از یوهاس هیسپالنسیس ترجمه های فراوانی از نوشته های ارسطو، بتانی، فارابی، فرغانی، قبیسی، محمد بن موسی خوارزمی، یعقوب بن اسحاق کندی و ابومعشر بلخی وجود دارد، مهم ترین کار او مجموعه آثاری است که از ابن سینا به لاتین ترجمه های فراوانی به جای مانده است، اهمیت کار او به ویژه در

١. دائرة المعارف يزرك اسلامي، ج ١٠، ١٣٨٠ ذيل واندلسو.

۲. دانشنامهٔ جُهان اسلام، ج ۷، ذیل وترجمه، نهضت، (سید احمد هاشمی).

ترجمهٔ مجموعهٔ آثار ارسطو است. از پلاتوی تیولیایی آثار متعددی در زمینههای گوناگون چون نجوم ریاضی، هندسه و فلسفه به لاتین ترجمه شده است. ۱

اما بیشک گراردوی کرمونایی را باید مهم ترین مترجم در جریان نهضت ترجمه از عربی به لاتین بهشمار آورد. تعداد آثاری که به زبان لاتین ترجمه کرده به بیش از هفتاد میرسد. این آثار موضوعات گوناگون چون پزشکی، فلسفه، نجوم، اخلاق، سیاست و مانند اینها را در بر میگیرد. آثار پزشکی ترجمه شده به قلم او، یعنی نوشتههای جالینوس و بقراط، عملاً یک دورهٔ پزشکی یونانی را با شرح آثار دانشمندان اسلامی در بر میگیرد.

### ۱. تأثير علوم عقلى، فلسفة اسلامي و علوم الاهي در تمدن غرب

در اولین سالهای سدهٔ دوازدهم میلادی با ترجمههای دومینیکوی گوندیسالوی و خوان شقوبی، مغرب زمین توسط آثار ابن سینا، فارابی و غزالی با باورهای ارسطو آشنایی پیدا کرد. در حقیقت، مغرب زمین اطلاعات خود را دربارهٔ ارسطو به مسلمانان مدیون است و تردیدی نیست که اروپاییان در نتیجهٔ آشنایی با افکار مسلمین به فلسفه عشق ورزیدند و به مطالعهٔ آثار ارسطو پرداختند. تعلیمات ارسطو و ابن رشد با هم آمیخته بود و روش و باورهای ابن رشد به طور مبسوطی در بین یهود شایع بود. از همین طریق بود که در میان مسیحیان نفوذ عمیقی یافت و این گونه باورها تهدیدی برای کلیسا بهشمار رفت تا جایی که سن توماس مترجمان عرب را مورد انتقاد قرار داد و بین افکار ارسطو و شارحان آثار وی تفاوت قایل شد. بجز ابن رشد، آرای ابن سینا نیز در غرب بسیار مورد توجه قرار گرفت. ازجمله عقایدی که از ابن سینا به مغرب زمین منتقل شد، موضوع معقولات بود؛ به معنی آنچه به وسیلهٔ عقل قابل درک است. دیگر اینکه وی معتقد بود اساس هر موجود جزء غیرقابل تجزیه است و مادّه خود اساس تعدد و اختلاف است. شماری از دانشمندان مغرب زمین مانند راجر بیکن معتقد بودند فلسفهٔ ارسطو در مغرب زمین تأثیر نداشت و آن به علت کمیاب بودن کتب و رسالات او بوده یا بــه ســبب مشكل درك رسالات، تا آنكه پس از پيامبر اسلام عَبَيْنَ فلاسفهاى مانند ابنسينا و ابنرشد فلسفة ارسطورا در معرض درک و معرفت قرار دادند. با آنکه برخی از آثار ارسطورا بوئیتوس ترجمه کرد، فقط از زمان مایکل اسکات که بخشهایی از کتابهای ارسطو دربارهٔ طبیعت و حکمت را از عربی به لاتین ترجمه کرد، فلسفهٔ ارسطو در غرب مورد تحسین قرار گرفت. آ

نخستین مرکز و مکتب خاورشناسی در اروپا به دستور مبلغان مسیحی در سال ۶۴۸ق در شهر

۱ . همان، ج ۵، ذیل «پلاتوی تیولیایی»، (فرید قاسلمو).

۲ ، دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۳، ذیل «ابن رشد» (شرف الدین خراسانی) و ج ۴، ذیل «ابن سینا»،

تولدو دایر شد و زبان عربی و علوم دینی مسیحیت و یهودیت در آن تدریس میشد تا افرادی را برای تبلیغ در میان مسلمانان آماده کنند. بزرگ ترین شاگرد این مدرس<u>ه ریموند مار تین بود که اطلاعات او</u> دربارهٔ نویسندگان مسلمان در اروپا بینظیر بود. او نه تنها با آیات قرآن و احادیث اسلامی آشنایی داشت، بلکه نکاتی را نیز از علمای علم الاهی و فلسفهٔ اسلامی از فارابی تا ابنرشد میدانست. ریموند مارتین کتاب مشهور تهافت الفلاسفهٔ غزالی را بررسی کرده و بخشهایی از آن را در کتاب خود به نام پوگویدی آورده است. افکار و عقاید غزالی پس از آنکه آثار او به دست اروپاییان رسید، برای متفکران مسیحی حائز اهمیت بود و هنوز هم برای آنان مفید است.

از دیگر مفاخر اسلامی در فلسفه که در اروپا به شهرت رسید ابن رشد بود. در ایتالیا نفوذ افکار او تا سدهٔ شانزدهم میلادی ادامه داشت و عقاید او مجادلات فراوانی را بین علمای مسیحیت برانگیخت. پیروی از فلسفهٔ ابن رشد که در مغرب زمین اصطلاحاً آن را اروئیسم مینامند تا پیدا شدن علوم جدید یکی از عوامل بقای فلسفه در اروپا بود. ا

آنچه مسلم است، سهم خدمات مسلمانان به علم الاهی از نهایت اهمیت برخوردار است و آنانی که متفکران اسلامی را فاقد عقاید بکر و اساسی خواندهاند، بی تردید آثار ابنرشد و غزالی را نخواندهاند. کتاب مشهور توماس آکوئیناس به نام سومانیز دلیلی بر این کوتهبینی است.

افزون بر چهار سده تمدن و فرهنگ اسلامی در تمام مراکز فرهنگی اروپا نفوذ و برتری داشت و هنگامی که برتری اندیشههای اسلامی در اروپا پایان یافت، ارتباط فرهنگی مشرق و مغرب باز هم ادامه داشت؛ به گونهای که در سدهٔ سیزدهم میلادی به اوج خود رسید و چنانچه آثار باقی مانده از آن دوران را بررسی کنیم، خواهیم دید که نفوذ اسلام پیوسته ادامه داشته و در تمدن قرون وسطا نیز بسیار گسترده تر از آن بوده است که امروزه از آن یاد میشود.

#### ۲. تأثیر پزشکی اسلامی در تمدن غرب

پزشکی اسلامی به طرق گوناگون در پزشکی غرب تأثیر گذاشت. یکی از این راهها، ترجمهٔ متعدد آثار پزشکان اسلامی بود که به زبان لاتین ترجمه شد. یکی از مهم ترین این پزشکان محمدبن زکریای رازی است که آثار متعددی از وی به لاتین ترجمه شه و هر کدام از این آثار بارها به چاپ رسید. بسیاری از مورخان و دانشمندان غربی بر این باورند که کتاب الجددی و الحصیة (آبله و سرخک) رازی بزرگ ترین نوشتهٔ وی است. این کتاب برای نخستین بار در سال ۱۴۹۸ م به لاتین ترجمه و چاپ شد. افزون بر این، این کتاب نزدیک به چهل بار در اروپا چاپ شده است. بنابراین به نظر می رسد که

۱. همان، ج ۳.

تعداد ترجمه ها و چاپهای این کتاب از بسیاری از دیگر کتب طبی اسلامی در تمدن اسلامی بیشتر است. دیگر کتاب رازی، الحصی المتولدة فی الکُلی و المثانة در سال ۱۸۹۶ در پاریس چاپ شده است. کتاب الحاوی رازی در سال ۱۲۷۹ م در زمان شارل یکم توسط پزشکی یهودی به نام فرجبن سالم به لاتین ترجمه شد و در سال ۱۵۴۲ م پنج بار چاپ و منتشر شد. این کتاب در اروپا از مهم ترین کتب درسی مرجع دانش پزشکی بهشمار می آمد.

دیگر پزشک تأثیرگذار در پزشکی غربی ابنسینا است. کتاب مهم پزشکی او، خانون، سالها مهم ترین کتاب پزشکی غرب به شمار می آمد. در اواخر سدهٔ پانزدهم میلادی این کتاب شانزده بار در اوپا چاپ و منتشر شد که پانزده بار آن لاتین و یک بار هم به عبری بوده است. تفسیرهایی که بر این کتاب به لاتین و عربی نوشته شده، بی شمار است. این کتاب تا نیمهٔ دوم سدهٔ هفدهم میلادی بارها به چاپ رسید و مدتها از کتابهای درسی به شمار می آمد. شاید هیچ کتابی در علم طب تا کنون به اندازهٔ آن رواج نداشته است.

بجزاین موارد، در دیگر زمینههای مربوط به دانش پزشکی نیز پزشکی اسلامی در پزشکی غربی تأثیر گذاشت. به طور کلی، به نظر می رسد تأسیس بیمارستان در اروپا بنا به تعریف جدید از بیمارستان، تحت تأثیر بیمارستانهای شرقی ـ اسلامی بوده باشد، در پس این رفتارها، پزشکان اروپایی یکی دیگر از دستاوردهای خود را مدیون مسلمانان هستند و آن چگونگی درمان انواع بیماریهاست. این را می دانیم که پزشکان اروپایی چگونگی درمان بسیاری از بیماریها، ازجمله سرخک، حصبه و طاعون و بسیاری از جنبههای عملی پزشکی، از جمله انواع جراحیها را از مسلمانان آموختند. بطوری که رسالههای پزشک مسلمان، زهراوی قرطبی اساس علم جراحی کنونی در اروپا دانسته شده است.

۳. تأثیر ریاضیات اسلامی در تمدن غرب

تأثیر ریاضی دانان اسلامی در تکامل ریاضیات در غرب بسیار دامنه دار بوده است اروپاییان از طریق مسلمانان با شیوهٔ عددنویسی دهدهی، و نیز شکل اعداد هندی که اکنون نیز از آن استفاده می شود) آشنا شدند و این تأثیر به ویژه از طریق ترجمهٔ کتاب المختصر فی الجر و المقابلة صورت گرفت. این کتاب بارها به زبان لاتین، و با نام لیبرالگوریسمی، یعنی کتاب خوارزمی ترجمه شد. از همین ترجمهٔ کتاب خوارزمی به لاتین است که کلمهٔ algorism به معنای حساب و روش محاسبه از آن گرفته شد. این کتاب خوارزمی به لاتین است که کلمهٔ هاروان داشته و تا سدهٔ شانزدهم و زمان فرانسوا ویت،

۱ ، فؤاد سزگین، تاریخ نگارشهای عربی، ج ۲، ترجمه و چاپ از خانهٔ کتاب، مقدمه، ص ۳۰ به بعد.

ریاضیدان فرانسوی ،مبنای مطالعات ریاضیدانان اروپایی بوده است. اثر مهم دیگر خوارزمی کتابی است به نام حساب هند که اصل آن از میان رفته، ولی ترجمهٔ لاتین آن که مربوط به سدهٔ چهاردهم میلادی است، وجود دارد. در مآخذ اسلامی این کتاب به نام الجمع و التفریق بحساب الهند شناخته می شود. بجز خوارزمی، در موارد دیگر و در دورههای زمانی بعدی آثار دیگری نیز به لاتین ترجمه شد. از جمله از خیام، خواجه نصیرالدین طوسی و فارابی کتابهایی در دانش ریاضی به لاتین ترجمه شد، آراخرین ریاضیدان مسلمان که طی قرون وسطا و پس از آن آثاری از وی به لاتین ترجمه شد، بهاءالدین عاملی، مشهور به شیخ بهایی است که کتاب او با نام خلاصة الحساب به انگلیسی، فرانسه و المانی ترجمه شد. پرداختن به جنبههای عملی ریاضیات، ازجمله طرح انواع شکلهای چندضلعی منتظم و نامنتظم، انواع راه حلهای عددی و هندسی معادلات جبری، دستیابی به میزان بسیار دقیقی از عدد پی (مر) و سرانجام، روشهای متعدد برای تعیین محیط و مساحت انواع چند ضلعیها و مواردی مانند این، دستاوردهای دانشمندان ریاضی اسلام بود که به غرب منتقل شد. ۱۲

### ۲. تأثیر دانش ستارهشناسی اسلامی در تمدن غرب

دانسته های ستاره شناسان اسلامی شامل انواع داده های نجومی، ازجمله طراحی تقویمهای مختلف، داده های نجومی مربوط به ستارگان، تئوریهای جدید در مورد حرکت سیارات و موارد دیگری مانند اینها، مهم ترین دستاوردهایی بود که دانش نجوم اسلامی در اختیار غرب نهاد. امروزه کاملاً روشن شده است که مهم ترین ستاره شناسان غربی نظیر نیوتن، کپلر و کوپرنیک با دانش نجوم اسلامی آشنا بوده و از دستاوردهای ستاره شناسان اسلامی بهرهٔ بسیاری برده اند. یکی از نخستین ستاره شناسان اسلامی که در قرون وسطا در مغرب زمین شهرتی بسیار یافت احمد بن کثیر فرغانی است که کتاب ستارد شناسی او به نام جوامع علم نجوم توسط گراردوی کرمونایی و یوهانس هیسپا لنسیس ترجمه شد. این کتاب هفت سده در اروپا مرجع و مورد استفاده بوده است. زرقالی اندلسی، دانشمند قرن پنجم هجری، دیگر دانشمندی است که آرای او در غرب مورد توجه قرار گرفت. کتاب مشهور او در نجوم، به نام زیج طلیطلی بسیار مورد توجه ستاره شناسان لاتین زبان بود.

پس از آنکه مسلمانان رصدخانههای بزرگی در سراسر کشورهای تحت حکومت خویش برپا کردند و دستاوردهای نجومی درجه اولی به دست آمد، نام ستارهشناسان اسلامی در سراسر جهان پراکنده شد و از دور و نزدیک برای علم آموزی به آنان مراجعه شد. پادشاهان مغرب زمین نیز نه تنها

۱. گوستاو لوبون، پیشین، ص ۵۹۷.

٢. سيد حسين نصر، علم و تمدن در اسلام، ترجمهٔ احمد آرام، تهران، ١٣٥٩، ج ٢، ص ١٣٧-١٣٨.

به علمای مسلمان اندلس مراجعه می کردند، بلکه برای حل مشکلات علمی خود نمایندگانی را به ممالک شرقی اسلام فرستادند تا مشکلات نجومی خود را حل کنند. آلات نجومی متعدد اسلامی شامل انواع اصطرلابها، کرههای نجومی، ساعتها و آلاتی مانند این، ازجمله دستاوردهای ستاره شناسی اسلامی بودند که به مغرب زمین منتقل شدند و از طریق این وسایل، دانش ستاره شناسی غربی رو به تکامل گذاشت، تقریباً قطعی شده است که استفاده از پاندول برای تعیین زمان از طریق مسلمانان و از راه اسپانیا به غرب رسید و مسلم است که همین وسیله اساس بسیاری دیگر از اختراعات علمی است.

در حقیقت، می توان گفت پیشرفتهای جدید در علم ستاره شناسی براساس ستاره شناسی اسلامی و به وسیلهٔ یک یهودی اهل اسپانیا که در سال ۱۱۰۶ م مسیحیت را پذیرفت و به نام پدرو الفونسو معروف شد، آغاز گشت. از نوشته های او مقدار ناچیزی باقی مانده است، اما وی تأثیر فراوانی بر اختر شناسان پس از خود، به ویژه اختر شناسان فرانسه و انگلیس داشت. رابرت گروستست که مدتی سرپرست دانشگاه آکسفورد بود، و به سازمان ریاضی برای جهان مادّه اعتقاد داشت؛ محرک اصلی برای پیشرفت علمی تماس مستقیم با سنت زندهٔ اسلامی و ترجمهٔ آثار علمی از عربی به لاتین بود. ا

#### ۵. تأثیر جغرافیای اسلامی در تمدن غرب

مطالعه و تحقیق در مورد نفوذ تاریخی مسلمانان در جغرافیای غرب و تأثیر آن در پیشرفت این علم در اروپا کار چندان سادهای نیست؛ زیرا کاملاً روشن نیست که اطلاعات جغرافیایی مسلمین تا چه اندازه متکی بر اطلاعات تحصیلی و تا چه حد بر اساس مشاهدات تجربی و گشت وگذار ایشان بوده است.

با آنکه در سدههای سوم تا هشتم هجری کتابهای بسیاری به زبان عربی نوشته شده، اما همهٔ آنها را نمی توان کاملاً درست و بی کاستی دانست و از طرف دیگر کتابها، تنجارب و دیدگاههای بازرگانان و دریانوردان که مسافرتهای بسیار کرده بودند، کمال اهمیت را دارد. بی تردید، نویسندگان کتابهای جغرافیا از این گونه اشخاص بهرهٔ فراوان بردهاند و همانها بودهاند که روابط اسلام و اروپای قرون وسطا را رقم زدهاند و فرهنگ و تمدن اسلامی را به اروپا منتقل ساختهاند.

در زمینهٔ جغرافیا انواع گوناگونی از سفرنامهها، کتابهای جغرافیایی و تشریح پوستهٔ زمین، انواع

۱. جرجی زیدان، پیشین، ص ۲۹۴-۱۲۸۸ سید حسین نصر، پیشین، ص ۲۲-۱۹۹۱ گوستاو لوبنون، پنیشین، ص ۵۸۶

نقشههای جغرافیایی و کتابهای راهنمای ستاره شناسیِ جغرافیایی مورد استفادهٔ دانشمندان، دریانوردان و جغرافی دانان غربی بوده است. آثار جغرافیایی ستاره شناسان اسلامی بیش از کتب جغرافیایی دیگر در علوم قرون وسطای اروپا نفوذ و تأثیر مستقیم داشته است و برخی از آنها نیز به زبانهای اروپایی ترجمه شده اند. نخستین جایی که استادان جغرافیایی مسیحی جغرافیای اسلامی را آموختند، شهر تولدو در اسپانیا بود و نخستین چیزی که یاد گرفتند، کرویّت زمین بود که بدون درک آن کشف قارهٔ امریکا امکان نداشت.

ستاره شناسان اسلامی جغرافیا را بیشتر از جهت تعیین طول و عرض جغرافیایی مطالعه می کردند و ربع مسکون را بر حسب تقسیمات هفتگانهٔ بطلمیوس نمایش می دادند. مانند همین تقسیمات در نقشه های در سالهای ۴-۱۵۰۱ م تنظیم شده است و برخی از نقشه های ایس تقسیمات حتی تا پایان سدهٔ هجدهم در نقشه های جغرافیایی اروپا دیده می شود.

یکی از مهم ترین اقدامات جغرافیای دریانوردی مسلمانان، استفاده از قطبنما بود. با آنکه این وسیله اختراع چینیها بود، ولی روشن نیست که آیا از آن در کشتیرانی استفاده می کردهاند یا نه؟ چون آنها هیچگاه از ساحل دور نمی شدند. ولی وضع مسلمانان متفاوت بود. هنگامی که اروپاییان از وجود کشور چین بی خبر بودند، مسلمانان با این کشور روابط تجارتی داشتند و گمان قوی بر آن است که مسلمانان قطبنما را به اروپاییان معرفی کرده باشند؛ زیرا اروپاییان پیش از سدهٔ سیزدهم میلادی از قطبنما استفاده نمی کردند. در حالی که ادریسی، جغرافی دان و مورخ بزرگ اسلامی در نیمهٔ سدهٔ دوازدهم میلادی از آن سخن گفته و کاربرد آن را در میان مسلمانان رایج دانسته است، انتقال آن را به اروپا از طریق مسلمانان می داند. از دیگر سو، سدهها پیش از آنکه واشکودوگاما بتواند از طریق راههای دریایی به مشرق زمین برسد، مسلمانان این سرزمینها را می شناختند. وی با راهنمایی دریانوردی مسلمان به نام احمدین ماجد توانست از دماغهٔ امیدنیک به سواحل اسبا قدم بگذارد، در حقیقت، راه دریایی هند و جبن پنج سده پیش از مارکوپولو، توسط یک دریانورد مسلمان به نام سیرافی شناخته شده بود. ا

۱. م. م. شریف، منابع قرهنگ اسلامی، ترجمهٔ سید جلیل خلیلیان، تنهران، ۱۳۵۹ش، ج ۲، ص ۱۸۳ شهریاد رامهرمزی، عجائب الهند، ترجمهٔ محمد ملکنزاده، تهران، ۱۱۳۴۸ احمد قرامرزی، باتاریخ جغرافی در دورهٔ اسلامی، مجلهٔ تقدم، ش ۱، ص ۵۳۸.

### ۶ هنرهای اسلامی و نفوذ آن در اروپا

مسلمین، افزون بر نوآوری و پیشرفت در علوم و دانشهای گوناگون، در هنر و به کار بردن ذوق و سلیقه در هنرهای زیبا نیز شخصیت خویش را ابراز کردند و با الهام از تعالیم اسلام درصدد فراگیری و گسترش هنر و صنعت برآمدند. ا.ه کریستی، در این باره میگوید: «بیش از هزار سال اروپا با نظر تعجب به هنرهای زیبای دنیای اسلامی نگاه میکرد و آنها را اشیاء خارقالعادهای میشمرد». ۱

هنرهای زیبا اصطلاح تازهای برای نوعی از مصنوعاتاند که گشایشی در نفس پدید میآورند. ملتهای متمدن، پیش از اسلام، کم و بیش دارای هنرهای زیبا بودهاند. استعداد مسلمین در هنرهای زیبا، از بسیاری ملل دیگر بیشتر بوده است. تنها شماری از دانشمندان مغرب زمین بر این باورند که هنر نقاشی در اسلام به علت محدودیت، از پیشرفت چندانی برخوردار نشده است، در حالی *که* این نظریه در مورد همهٔ مسلمانان صادق نیست و مسلمانان، بهویژه ایرانیان، در این بخش هم پیشرفتهای مهمی کردهاند.<sup>۲</sup>

آنچه مسلم است هنرهای اسلامی مربوط به سرزمینهایی است که در قلمرو نفوذ گسترش اسلام واقع شدهاند. ٣

گسترش اسلام و تماس با ملل دیگر، از تعصبات بیمورد منذهبی کاست. مسلمانان در هنرهای گوناگون، مانند معماری، مهندسی، حجاری، منبتکاری و خوشنویسی بسیار استاد بودند، ولی مجسمهسازان و نقاشان و نگارگران خوبی نداشته یا تعداد اندکی داشتهاند.<sup>۴</sup>

خوشنویسی در میان مسلمانان بسیار رشد کرد. در همین راستا، به تدریج صنعتگران اروپایی با خطوط عربی \_ اسلامی آشنایی پیدا کردند، در حالیکه نمی توانستند آن را بخوانند، اما شبیه آن را می نوشتند. از سوی دیگر، میل به زیارت اماکن مقدسه، علاقه مندی اروپاییان به اخذ علوم اسلامی و شوق بازرگانی و مواردی دیگر، مردم اروپا را به سمت سرزمینهای اسلامی سوق داد و در بازگشت زمینهٔ انتقال علوم و هنرهای اسلامی را به سرزمینهای اروپایی فراهم آورد.<sup>ه</sup>

۲. خرجی زیدان، تاریخ تمدن اسلام، ترجمهٔ علی جواهر کلام، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳۳، ج ۳، ص ۹-۲۹۸.

۱۰ ارنست کونل، هنر اسلامی، ترجیهٔ هوشنگ طاهری، تهران، انتشارات توس، ۱۳۵۵، ص ۱-۱۱. ۴. کریستین پرایس، تاریخ هئر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجب نیا، تهران، بنگاه ترجمه و نشرکتاب، ۱۳۴۷، ص ۹ ـ ۸.

۵. توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۳۵.

## ۱۲۶ 🗀 فرهنگ و تمدن اسلامی

یکی از اشیایی که در این سفرها دانش پژوهان اروپایی از دارالعلمهای اسلامی به اروپا بردند اصطرلاب بود. کهن ترین اصطرلاب موجود که در آکسفورد نگهداری می شود، در سال ۹۸۴ م به دست پسران ابراهیم، اصطرلاب ساز اصفهانی، ساخته شده است. ۱

نمونهای از فلزکاریهای اوایل اسلام، جعبهای است در کلیسای ژرونا ۲ در قرطبه که از چوب ساخته شده و روی آن را با ورقهای از نقره و شاخ و برگهایی از این فلز پوشانیدهاند که به حکام دورهٔ دوم حکومت اموی (۷۶ـ۹۶۱م) تعلق دارد.۳

از آثار طلا و نقره کاریهای اوایل اسلام چیزی باقی نمانده و تنها در این زمینه می توان ظروف برنجی، مسی و مفرغی متعلق به ثروتمندان را بررسی کرد. \* صنعتگران اسلامی غیر از طرحهای برجسته، نقش و نگارهای زرین و سیمین را در زیباسازی آلات فلزی به کار می بردند. در اواسط سدهٔ دوازدهم، طلاکوبی و زر نشاندن در فلزات به اوج کمال رسید. ه حملهٔ مغولان به شهرهای عراق، صنعتگران این منطقه را پراکنده ساخت و موجب نفوذ این صنعت در مصر گردید. آ

از اشیای دیگر، ابریقها و طشتهایی متعلق به سدههای سیزده و چهارده میلادی است که نمونههایی از آنها در گنجینهٔ ویکتوریا و آلبرت وجود دارد که برخی از آنها بسیار عالی است و در هیچ جای دنیا مانند آنها یافت نمی شود. در پایان سدهٔ چهاردهم میلادی، صنعت زرنشاندن در فلزات روبه افول نهاد. ۷

در سدهٔ پانزدهم میلادی، ایتالیاییها به واسطهٔ تجارت با مشرق، از این صنایع در شهرهای ونیز و ورونا تقلید کردند. همچنین دستهای از صنعتگران ایرانی ساکن ونیز، ساختن اشیای فلزی زیبا را آغاز کردند. نقره و طلانشانی روی فلزات، به دست صنعتگران اسلامی در قرون وسطا، مانند میناکاری اروپاییها بوده، با این تفاوت که اروپاییها به جای تزئینات فلزات قیمتی، نقوش را با شیشههای

۱ . هم*ان* ، ص ۲۹\_۷.

<sup>2.</sup> Gerona.

۳. همان، ص ۳۸. همان؛ ارنست کونل، پیشین، ص ۷۰-۹۸.

۵. توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۱۳۸ گوستاو لوبون، تاریخ تمدن اسلام و عرب، ترجمهٔ سید هاشم حسینی، تهران، انتشارات کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۴۷ ش، ص ۱-۹۴.

٦ ، ارنست كونل، پيشين، ص ٥-٩٣.

٧. گوستاو نوبون، پیشین، ص ۴۱-۱۹۳۹ توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۴۲.

رنگارنگ پر میکردند. ۱

هر چند مسلمین برخی از طرحهای این صنایع ظریفه را از جاهای دیگری میگرفتداند، ولی به اندازهای ذوق و سلیقهٔ خود را در آن دخالت میدادند که طرحی جدید بهوجود میآوردند. مسلمین در ساختن کوزههای لعابی مهارت بسیار داشتند و تعدادی از این کوزهها که متعلق به سدهٔ چهارم هجری است، در خاور نزدیک، شمال افریقا و اسپانیا کشف شده که نشان دهندهٔ پراکندگی فراوان آن است. ری یکی از مراکز بزرگ این صنعت بهشمار میآمده و نمونههای بسیاری از این هنر زیبا از آنجا به دست آمده است که در گنجینهٔ لوور نگاهداری می شود. ۲

صنعتگران اروپایی، نقاشی گلهایی را که در آن روزگار در مغرب زمین یافت نمیشد، از ایرانیها تقلید میکردند و ظروفی که از طریق شامات و عثمانی به اروپا میآمد، بـرای آنـها سـرمشق قـرار میگرفت. " صنعت شیشه سازی و تزئین و میناکاری بر روی آن نیز توسط مسلمانان به اروپا

پیش از حملهٔ اعراب به ایران و سوریه و مصر، در این نواحی صنعت نساجی و پارچه بافی رونق داشت و در همسایگی روم شرقی مراکزی بود که در آن پارچههای ابریشمی میبافتند که از نقش و نگار و تصاویر گوناگونی برخوردار بود و مراکز بزرگی از این صنعت پیدا شد و واژگان و اصطلاحات مربوط به آن به زبانهای اروپایی وارد شد.

پارچههایی را که از فسطاع، پایتخت اولیهٔ مسلمانان درمصر، به انگلیس می بردنلو فاستونی مینامیدهاند. همچنین پارچههایی که امروز دمسک (دمسه) یا دمیاطی مینامیم از بزرگ ترین مراکز بازرگانی آن روز، یعنی دمشق، وارد میشده است. پارچههای مسلمانان را بازرگانان ایتالیایی از دمشق وارد می کردند. پارچه های گرانادا در بازارهای اروپا، به نام گرانادین معروف بود و تافته های ایران نیز در اروپا بسیار رواج داشت،<sup>۵</sup>

در جشنهای بزرگ دربارهای اروپا، خانمها با لباسهای ابریشمی بافته شدهٔ ایران شرکت

۱. همان، ص ۳-۱۴۲ ارنست کونل، پیشین، ص ۱۸۰۹،

۲ ، همان ، ص ۱۴۷ کریستین پرایس، پیشین، ص ۲-۲۲،

٣. ارنست كونل، پيشين، ص ٧- ٢٦ توماس واكر آرنولد و آلفرد گيوم، پيشين، ص ٥١-٥٠.

۴۰ در این باره نک: همان، ص ۵۲.

٠٠٥ گوستاو لوبون، پيشين، ص ١٦٣٨ ارنست كونل، پيشين، ص ٩١-٩٠.

میکردند. قطعههایی از پارچههای ابریشمی بافت بغداد و ایران امروزه در گنجینههای برلن، لوور و لیون موجود است که آنها را در پایان سدهٔ دهم میلادی بافتهاند. هر روز بازار این گونه ابریشم کاریهای شرقیها در غرب گسترش می یافت؛ در جزیرهٔ سیسیل در قصر پالرمو، مسلمانان کارخانهٔ ابریشمبافی تأسیس کردند که مدتها پارچههای نفیس از آنجا به دیگر نقاط اروپا صادر میشد. ۱

در این هنگام، هنرهای آسیای غربی و شرقی مبادله میشد و در چین جمعیتی از مسلمانان پیدا شدند که به عربی گفت وگو می کردند و هنرشان ذر تمام دنیای اسلامی شهرت داشت. تأثیر و نفوذ بسیاری از این هنرهای شرقی و اسلامی در اروپا به درجهای بود که کارشناسان فن از تشخیص نمونههای شرقی و غربی از یکدیگر ناتوان بودند. ۲

قالی یکی دیگر از هنرهای اسلامی و از لوازم زندگی بهشمار می آید. در سدهٔ شانزدهم میلادی، مهارت قالی بافان ایرانی به اوج خود رسید، به گونهای که پیش از آن و حتی تاکنون، قالیهای آن زمان مانند پیدا نکرده است. از شاهکارهای آن روزگار فرشی است در گنجینهٔ ویکتوریا و آلبرت که در مقبرهٔ شیخ صفیالدین اردبیلی در شهر اردبیل بوده است.۳

از دیگر هنرهای زیبای مسلمین ساخت اشیایی زیبا از جنس عاج) بود که روی آن را با نقوش برجسته و رنگ آمیزی پر می کردند. ۴ نمونه هایی از این عاج کاریها در لندن، پاریس و جاهای دیگر وجود دارد، ظاهراً این اشیا با هم شباهت دارند، ولی نقوش برجستهای که بر روی آنهاست اغلب با یکدیگر فرق دارد.<sup>ه</sup>

یکی از بهترین کنده کاریهای اسلامی، ابریقی است که هم اکنون در گنجینهٔ سنت مارک ونیز قرار دارد و از دُرّ کوهی ساخته شده و اهمیت بیشتر آن از جَهت تاریخی است که نام «عزیز»، دومین خلیفهٔ فاطمی در مصر، بر آن نوشته شده است. از دیگر هنرهای زیبای مسلمین که به غرب انتقال یافت و اروپاییان را تحت نفوذ و تأثیر خود قرار داد هنر تراشکاری فلزات و سنگهای گرانبها است، ۷

همان؛ توماس واكر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۱-۵۵.

۲. همان، ص ۸-۱۵۷ کریستین پرایس، پیشین، ص ۱۹۸-۹۱،

۳. ارنست کونل، پیشین، ص ۱۹۲، ۹-۲، ۲۷۸، ۵-۱۲۸۳ توماس واکر آرنولد و آلفرد گیوم، پیشین، ص ۹۰. ۴. محمد مددپور، تجلیات حکمت معنوی در هنر اسلامی، تهرآن، امیرکبیر، ۱۳۷۴، ص ۲۳۰۰.

۵. توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۲-۹۳.

۲. هم*ا*ن، ص ۱۳.

<sup>.</sup> ۷. در این باره نک:گوستاو لوبون، پیشین، ص ۳۸۵، ۱۵-۳۱۳، ۹۳۹.

آنچه مسلم است، اساس چاپ و صحافی کتاب نیز مسلمانان قرون وسطاست. گرچه صنعت چاپ از سدهٔ پانزدهم به وسیلهٔ اروپاییان تکمیل شد، ولی چاپ سنگی در قدیم طرفداران بسیاری داشت. اولین کارخانههای کاغذسازی در اروپا توسط مسلمین در سیسیل و اسپانیا ساخته شد و بعدا در ایتالیا آن را ادامه دادند. در سدهٔ پانزدهم، هنگامی که چاپ کتاب گسترش پیدا کرد، کاغذ از مواد اساسی این کار بهشمار رفت. ۱

در آغاز سدهٔ شانزدهم هنرمندان اروپایی در نتیجهٔ تفکر در هنرهای زیبای اسلامی طرحهای جدیدی به وجود آوردند. از این طرحها و دیگر طرحها و نقاشیها معلوم میگردد که تا چه اندازه هنرهای آنان از روی نمونه های اسلامی برداشته شده است. ۲ اروپاییان در همان آغاز اسلام در هنر اسلامی و یژگیهای خاصی را مشاهده کردند و علاقهٔ خود را به دریافت این ذوق و سلیقه نشان دادند.

در سدهٔ هجدهم، طرحهای مرمریت و ابر و بادی که بر روی کاغذهای جلد و حاشیه یا گوشهٔ جلد کتاب در اروپا مرسوم بوده، مستقیماً از منابع شرقی و اسلامی گرفته شده است.

# نفوذ نقاشی ملل اسلامی در نقاشیهای غرب

بر اساس برخی اقوال، کشیدن صورت انسان و موجودات زنده نزد مسلمانان مکروه شمرده می شد، اما به گونه ای که از آثار باقی ماندهٔ تمدن اسلامی معلوم می شود، این امر با گذر زمان اهمیت خود را از دست داده است. به اعتقاد آرنولد، در اوایل دورهٔ اسلامی نقاشی های شرقی نفوذ فراوانی در نقاشی های غربی نکرده است، اما آثاری که قابل توجه بوده وعلائم نفوذ را محقق می سازد متعلق به دورانی است که مسلمانان بر آبهای مدیترانه تسلط داشته اند."

در دورهٔ جنگهای صلیبی، که میان مسلمانان و مسیحیان تماس بیشتری برقرار بوده است، اشیا و صنایع و هنرهای زیبای بیشتری، که نمودار ذوق و سلیقهٔ مسلمانان بود، وارد اروپا گردید و شهرهای ونیز، جنوا و پیزا، از مراکز بازرگانی و دادوستد این گونه هنرها بوده است که بی تردید، این اشیای زیبا با نقش و نگارهای جالب خود در نقاشی مغربزمین بی تأثیر نبوده است،

از چیزهای دیگری که بیشتر مورد تحسین وتقلید نقاشان مغرب قرار میگرفت، تصاویر فرشها و لباسهای گوناگون رایج در آن دوره بود، ۲

اد توماس واکر آرنولد و آلفرد گیوم، پیشین، ص ۱۵.

۲. همان، ص ۷۰-۸۲.

۰۴ گوستاو لوبون، پیشین، ص ۱۳۴.

یکی از مشهورترین جامهای اسلامی که صورت انسانی بر آن نقاشی شده، جامی است که در گنجینهٔ لوور فرانسه موجود است و معروف به جام «سن لوئی» است که مدتها کودکان را در فرانسه با آن غسل تعمید میدادند. ۱

از سدهٔ دوازدهم میلادی به بعد، همراه تألیفات دیوسکوریدس و جالینوس، حیوانات افسانهای در کلیله و دمنه و مقامات حریری با نقوشی تصویر شده که از جهت قدرت نقاشی و رنگ آمیزی به پای نقاشیهای غربی میرسد و گاهی برتر از آنهاست. این نسخهها و نقاشیهای مینیاتور، از نظر تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی در قرون وسطا از ارزش فراوانی برخوردار است. ۲

# تأثیر موسیقی اسلامی در موسیقی غرب

پیش از پایان سدهٔ دهم میلادی چندان تفاوتی میان موسیقی اسلامی و موسیقی غرب وجود نداشته است. هنگامی که اختلاف موسیقی شرقی و اروپایی اندک بود، دورهای بوده است که هر دو مکتب مقیاس فیثاغورس را به کار میبستند و از سبک یونان و سوریه استفاده میکردند.

آنچه مسلم است، پیش از ظهور اسلام موسیقی اعراب تحت تأثیر موسیقی ایران و روم شرقی قرار داشت که هر دو مقیاس فیثاغورس را به کار میبردند. با توجه به تغییرات جدیدی که در اوزان موسیقی پیدا شد، اسحاق موصلی، گامهای فیثاغورس را دوباره متداول کرد."

موسیقی دانهای مسلمان افزون بر اختراع آلات موسیقی جدید و ساختن آهنگهای جدید، کتابهایی نیز در علم موسیقی تألیف کردند، ۴

مهم ترین آلات موسیقی متداول عبارت بود از: عود، رُباب، قانون، نی، دف و طبل؛ در حقیقت این آلات در ارکسترهای کوچک به کار میرفت، ولی در موزیکهای نظامی یا اجتماعات بزرگ از سُرنا، بوق، سنج، دُهل و غیره استفاده می شد. گفتنی است که ملل اسلامی بر این باور بودند که موسیقی در معالجهٔ امراض نیز مؤثر است و حتی برخی از حیوانات تحت تأثیر آهنگهای موسیقی قرار میگیرند و عرفا را عقیده بر آن بود که پیوستگی تأثیر روحانی موسیقی بر روح، امری ازلی است و به هنگام استماع موسیقی، بار دیگر کلام حق را می شنوند. ه

ایرانیها و اعراب، مخترع و کاملکنندهٔ ادوات موسیقی بودهاند؛ چنان که فارابی از نویسندگان موسیقی و مخترع رُباب و قانون بوده است. در آغاز سدهٔ سوم هجری، مسلمانان نی را اختراع کردند.

۱. همان، ص ۷-۹۳۱.

٣. هج، فارمر، موسيقى، ترجمة مصطفى علم، تهران، انتشارات مهر، ١٣٢٥، ص ٢-١٣٥.

۴، جرجی زیدان، پیشین، ج ۳، ص ۳۰۱-۲۹۹، ۵. محمد مددپور، پیشین، ص ۱۹۲.

البیاض و ابوالمجد در سدهٔ پنجم هجری ارغنون را ساختند و صفیالدین عبدالمؤمن ارموی سنتور چهارگوش را اختراع کرد. محمدبن احمد خوارزمی نیز در این دوره کتابی به نام مفاتیح العلوم تألیف کرد که در آن برخی از مسائل موسیقی را حل کرده است. پس از فارابی، ابنسینا و حسنبن هیشم در موسیقی صاحب شهرتاند، با این ملاحظات سدهٔ ششم هجری دورهٔ فراوانی نویسندگان موسیقی بهشمار می رود. ا

آنچه مسلمانان به جهان موسیقی دادهاند، بسیار مهم وگران بها است. نفوذ موسیقی اسلامی در اروپا بود. در قرون اسیا تا هندوستان هم گسترش یافت، اما بیشتر از هند، نفوذ موسیقی اسلامی در اروپا بود. در قرون وسطا، کتابهای فراوانی در موسیقی به قلم مسلمانان نوشته شد و برخی از آنها به لاتین ترجمه گردید، ولی منابع مهمی در دست نیست؛ بجز ترجمهٔ لاتین کتابهای فارابی توسط یوهانس هیسپالنسیس و جرارد و کتابهای ابین سینا، به وسیلهٔ یوهانس و اندریاس الیاکوس و ترجمهٔ لاتین کتاب ابین شد توسط میکائیل اسکات. راجر بیکن در بخشی از کتاب خود دربارهٔ موسیقی نام فارابی را با بطلمیوس و اقلیدس ذکر میکند و از ابن سینا هم نام میبرد. والتر ادینگتن و انگلبرت نیز در کتاب موسیقی خود، بخشهایی از کتاب ابن سینا را نقل میکنند. گروم مراوی یک فصل از کتاب خود به نام موزیک را به فارابی اختصاص داده است. بزرگ ترین چیزی که مسلمانان به جهان عرضه کردند موسیقی اسلامی را به بود که ابتدا کِندی آن را وصف کرد و سپس فرانکو و شاگردانش اوزان و گامهای موسیقی اسلامی استفاده میکردند و بیشتر آلات و ادوات موسیقی را مسلمانان به اروپا وارد کردند.

# نفوذ و تأثیر معماری اسلامی در معماری اروپا

بی تردید، مسلمانان در فنون گوناگون اروپا به ویژه در فن معماری آن تأثیرگذار بوده اند. با آنکه بسیاری از نویسندگان طاقهای گوتی (جناغی) را در اروپا، اقتباس از مسلمانان می دانند و معتقدند که آنها این گونه طاقها را در سدهٔ دهم میلادی در مصر، سیسیل و ایتالیا به وجود آورده اند، ولی این مطلب چندان هم درست نیست که ما طرز معماری گوتی را کاملاً مدیون مسلمانان بدانیم. "عده ای معتقدند که اصولی از معماری اسلامی از ملل غیرمسلمان اخذ و اقتباس شده و برخی

۱. همان، س ۲۲-۱۱۵۹ توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۲۲-۱۱۳۹ جرجی زیدان، پیشین، ص ۴۰۱،

۲۰ توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۱۳۳۰۰

۳. گوستاو لوبون، پیشین، ص ۱۲-۱۷ ارنست کونل، پیشین، ص ۱۱ و ۹۶.

دیگر بر این باورند که معماری غربی در همان معماری رومی ریشه داشته است و بعضی دیگر همه م چیز را به ایران و ارمنستان نسبت میدهند که بحث دربارهٔ این نظریهٔ درخور توجه فراوان است، زیرا کاوشهایی که در ارمنستان، ایران و عراق و فرارود به عمل آمده، ارتباط معماری غربی را با معماری رومی مشکوک میسازد. ۱

آنچه مسلم است، سرزمینهای سوریه، بخشی از ارمنستان و ناحیهٔ مسکونی شمال افریقا و مصر، جزو سرزمینهایی بود که مسلمین، آنها را از امپراتوری روم شرقی جدا کردند و گذشته از این، اسپانیا نیز که در دست ویزیگوتها ۲ بود، به دست مسلمین افتاد. مسلمین در فتح این سرزمینها با ساختمانهای بسیار و مهندسان و معماران زبردستی روبهرو شدند که سبک معماری آنان با معماری رومی تفاوت داشت. به عقیدهٔ برخی از پژوهشگران این مهندسان و معماران فنون بسیاری را به معماران بیزانسی آموختند.

با وجود اعتقاد برخی از محققان مبنی بر بی اطلاعی اعراب از معماری در آغاز فتوحات، نکتهٔ قابل اهمیت این است که معماری اسلامی در تمام قرون، با آنکه از منابع گوناگونی سرچشمه گرفته، ویژگیهایی دارد که آن را از دیگر سبکهای معماری ممتاز می کند.

نخستین ساختمانهایی که در آغاز مسلمین بنا کردند، مساجد و قصرها بوده است. مسجد قدیمی مدینه که در دورهٔ رسول اکرم عَلَیْوَ در سال ۶۲۲م ساخته شد، مسجد کوفه که در سال ۶۳۹م بنا شد و مسجدی که در سال ۸۴۲م در فسطاط (قاهره) ساخته شد از نمونه های مساجد ساخته شدهٔ مسلمین هستند."

در واپسین سالهای سدهٔ هفتم میلادی، پس از فتح بیتالمقدس به دست مسلمین در سال ۴۳۹م، در نزدیک مسجد عمر، ساختمانی باشکوه به نام قبة الصخره ساخته شد، پس از قبةالصخره، مسجد بزرگ دمشق که در سالهای اول سدهٔ هشتم میلادی بنا گردید از ساختمانهای مهم مسلمین است که ممکن است ساختمان آن تحت تأثیر آن دسته از کلیساهایی که در سوریه ساخته شده قرار

۱. مارتین س. بریگز، «معماری و ساختمان»، در میراث اسلام، ص ۲-۷۰۷،

۱. مارس س. بریحود به مستول در سال ۱۹۰۰م در زمان امیرآلادیک از ایتالیا به خاک گُل (فرانسه) ۲. ویزیگوتها ازجمله گوتهای غربی بودند که در سال ۴۱۰م در زمان امیرآلادیک از ایتالیا به خاک گُل (فرانسه) رفتند و در دو طرف کوههای پیرنه یعنی در دو سوی مرزهای فرانسه و اسپانیا مستقر شدند.

٣. محمد مددپور، پیشین، ص ۲۵۰-۲۴۹.

گرفته باشد. منارهٔ مسجد دمشق نخستین منارهای بود که برای فراخواندن مردم به نماز ساخته شد. ۱ مسجد بزرگ قرطبه در اسپانیا که بنای آن از ۷۸۶م آغاز گردید، از مساجد بزرگ اسلامی است که دوازده جناح دارد که هر کدام به وسیلهٔ هلالهایی از دیگری جدا میشوند و هر جناح بیست ستون دارد که در اصل رومیاند. ۲ مسجد بزرگ سامرا نیز از بناهای تاریخی اسلام است که محراب عمیقی در صحن آن قرار دارد و با چند ایوان احاطه شده است. مسجد ابن طولون در قاهره نیز ازجمله مساجدی است با ویژگیهای مساجد کهن بین النهرین. ۴

در فاصلهٔ سدههای نهم و دوازدهم میلادی گذشته از مساجد، قلعههای نظامی بسیاری نیز به دست مسلمانان بنا شد که در جنگهای صلیبی، مسیحیان طرحهای ساختمانی آنها را از مسلمانان آموختند و همین طور اروپاییان ساختن کنگرههایی به نام «ماچیکولیشن» فی را از مسلمانان فراگرفتند. این گونه کنگرهها در ساختن قصرها و قلعههای کشورهای فرانسه و انگلیس در سدهٔ چهاردهم صورت دیگری پیدا کرد.

در اسپانیا، قصرهای معروف و مهمی مانند قصر الحمراء و الکازار (القصر)، از نمونههای معماری اسلامی پس از قرن سیزدهم میلادی بهشمار میآیند. بقایای کاخ المرابطین در سویلا (اشبیلیه) و کنیسههای قدیمی در طلیطله، نشان میدهند که چگونه از طرف مراکش، سبک مغربی در اسپانیا

ساختمان مساجد در قرون وسطا در سبک و طرح ساختمانی پیشرفت چشمگیری کرد و به صور گوناگونی درآمد. نوع گنبدهای ساراسن (اسلامی) نفوذی در گنبدهای عصر تجدد اروپا نداشته است؛ اما سبک ساختن منارههای مسلمانان در سدههای چهاردهم و پانزدهم در ایتالیا معمول بوده است. همان گونه که معماری اسلامی پیشرفت کرد، هلالهای مدور و نوکدار نعل اسبی، نیمدایرهای و دو مرکزی و نوعی هلال به نام ایرانی نیز متداول گردید. همچنین پنجرههایی معمول شـد کـه بـا شیشه های الوان تزئین می شد، در حالی که در آن زمان استفاده از شیشه های الوان در اروپا متداول

۱، ارنست کونل، پیشین، ص ۱۱۳۵۷ محمد مددپور، پیشین، ص ۲۵۶۰۷

۳. توماس واکر آرنولد و آلمردگیوم، پیشین، ص ۲۱۷. ۲ . هم*ا*ن، ص ۲-۲۳.۳ .

۴. محمد مددپور، پیشین، ص ۲۹۵،۱.

۵. Machicolation کنگرهٔ دیوار مانندی با فواصل باز بوده که از آنجا با وسایل مختلف با دشمن می جنگیدهاند.

۲. همان، ص ۲۲۱-۱۲۲۰ ارنست کونل، پیشین، ص ۲۷ و ۲۳-۱۹۵۰

## ۱۳۴ 🗖 فرهنگ و تمدن اسلامی

نشده بود. گذشته از تأثیر ساختمانهای سنگی پیش از اسلام ارمنستان و سوریه و معماریهای آجری ایـران در سـاختمانهای قـرون وسـطایی اروپـا، سـاختن هـلالهای نـوکـدار را بـاید از نـوآوریهای مسلمین دانست.

بی تردید، ارتباط مسلمین در جنگهای صلیبی از یک سو و روابط دوستانهٔ قرون وسطا از سوی دیگر، نفوذ معماری اسلامی را در مغرب زمین در پی داشت. ا در کتاب تاریخ پاریس، نوشتهٔ دولور آمده است: «برای ساختن کلیسای نتردام پاریس جمعی از معماران اسلامی را استخدام کردند». ۲ در بیشتر ساختمانهای بنا شده در دوران حکومت اسلامی در اسپانیا فنون اسلامی این ساختمانها بر فنون ساختمانهای بنا شده در دوران حکومت اسلامی در اسپانیا فنون اسلامی این ساختمانها بر فنون مسیحی آن برتری دارد، مانند قصر معروف سقوبیه که در سدهٔ یازدهم به دستور آلفونس ششم ساخته شد. ۳

مسیو لونورمان مینویسد: «تأثیر معماری مسلمین در بسیاری از کلیساهای فرانسه به آشکارا نمودار است». و نیز مسیو پریس اوینی، که از کارشناسان فن معماری اسلامی است، بر این باور است که: «ساخت برجهای زیبایی که تا اواخر سدهٔ شانزدهم میلادی در اروپا متداول بود، از مسلمین نمونهبرداری شده است». ه

#### يرسشها

۱. راههای انتقال تمدن اسلامی به غرب را نام ببرید.

۲. نقش کشور اسپانیا در انتقال علوم اسلامی به غرب را بررسی کنید.

۳. چهارنفر از مهمترین مترجمان آثار اسلامی به لاتین را با حوزهٔ فعالیت هر یک نام ببرید.

۴. نخستین مرکز خاورشناسی در تمدن غرب در چه شهری و چه موقع به وجود آمد؟ توضیح دهید.

۵ سه نمونه از تأثیر پزشکی اسلامی در تمدن غرب را شرح دهید.

۶. بررسی کوتاهی از تأثیر دانش ریاضیات اسلامی در تمدن غرب به دست دهید؟

۷. چگونگی انتقال دانش ستارهشناسی اسلامی طی قرن دوازدهم میلادی را توضیح دهید.

۱. همان، ص ۱۴۷٫۸ توماس واکر آرنولد و آلفردگیوم، پیشین، ص ۲۲۲۳.

۲. همان، ص ۵-۲۲۴ ارنست کونل، پیشین، ص ۴۷ و ۹۵.

۳. گوستاو لوبون، پیشین، ص ۷۱۴. ۴. گریستین پرایس، پیشین، ص ۱۱۷.

۵. گوستاو لوبون، پیشین، ص ۷۱۳.

۸ چند نمونه از مهم ترین دانسته های جغرافیای اسلامی که مورد استفادهٔ تمدن غرب قرار گرفت را
 نام ببرید.

۹. زمینه های انتقال علوم اسلامی به اروپا را بنویسید.

١٠. پيش از ظهور، اسلام موسيقي اعراب تحت تأثير موسيقي كداميك از ملل بود؟

۱۱. چه عواملی باعث نفوذ معماری مسلمانان در مغرب زمین شد؟

#### فعاليتهاى علمى

۱. با مراجعه به انواع کتابهای مرجع، فهرستی از مهم ترین منرجمان آثار اسلامی به زبان لاتین تهیه کنید. ۲. در یک کارگروهی، تاریخ تمدن اسلامی طی قرنهای ۵ تا ۱۰ قمری را با تاریخ اروپا طی قرنهای ۱۰

تا ۱۶ میلادی مقایسه کنید.

۳. با مراجعه به آثار مختلف، فهرستی از تاریخ چاپ و ترجمههای کتاب قانون ابنسینا تهیه کنید.

 ۴. نام و مشخصات پنج نمونه از کهن ترین دانشگاههای اروپا را بررسی کنید. در مورد نتیجهٔ فعالیت خود، با همکلاسیهای خود بحث کنید.

۵ نظر خود را در مورد تقابل و تفاهم تمدن اسلامي \_ تمدن غرب در قالب يک مقاله ارائه دهيد.

۶ در یک تحقیق کتابخانه ای، مراکزع مدهٔ هنرهای دستی اسلامی را مشخص کنید.

۷. راههای انتقال و گسترش علوم و هنرهای اسلامی به اروپا را روشن نمایید.

٨ دربارهٔ سرآغاز تبادل فرهنگي ميان مسلمانان و ساير ملل تحقيق نماييد.

۹. دربارهٔ وجوه اشتراک میان موسیقی اسلامی و موسیقی غرب تحقیق کنید.

۱۰. میزان تأثیرپذیری معماری اسلامی از معماری رومی را بررسی کنید.

۱۱. نام ۴۰ بنای معروف اسلامی (مسجد، کاخ، مدرسه و مقبره) را تهیه کنید.

#### منابع براى مطالعة بيشتر

۱. اولاکوته، ایکناسیو، هفت قرن قراز و نشیب تعدن اسلامی در اروپا، تعرجمهٔ ناصر موفقیان، تهران، ۱۳۶۵ش.

. ۲.پوپ، آرتور اپهام، شاهکارهای هنر ایران، اقتباس و نگارش پرویز ناتل خانلری، تهران، انتشارات

علمي و فرهنگي.

سیتجویشی، اکبره نقاشی ایوان از کهن ترین روزگار تا دوران صنویان، تهران، اداره کل نگارش وزارت فرهنگ و هنر.

\*نروح فره زهره نگکی بر پازچه بانی دوران اسلامی، تهران، میراث فرهنگی و سمت.

شروغني، شهره، کتاب شائسي گريد؟ توصيفي تازيخ و تمدن ملل اسلامي، تهران، ١٣٨٢ش.

حَزِيدَاتَ جرجي، تازيخ تعدن الدلامي، ترجمهٔ على جواهر كلام، تهران، اميركبير، ١٣٣٣.

الشريف، ميازمحمت مايع فرهنگ اسلامي، ترجمة سيد جليل خليليان، تهران، ١٣٥٩.

الرقائع، احمد على، علل الحطاط تمدنها از ديدگا، قرآن كريم، تهران، ١٣٧٩ش.

٩ كوتار، ارنست، هتر اسلامي، ترجعهٔ هوشنگ طاهري، تهران، توس، ١٣٣٥.

١٠ الويون، گوستاو، تازيخ تعدن اسلام و عرب، ترجمه ميد هاشم حسيني، تهران، ١٣٢٧.

١١ للوكاس، هنري، تاريخ تمدن، ترجمهٔ عبدالحسين آفرنگ، تهران، ١٣۶٨.

۱۲.متز، آدام، تمدن اسلامی در قرن چهارم هجری بها رنسانی اسلامی، ترجمهٔ عملیرضا ذکاوتی قراگوزلو، تهرت ۴۴۴۰

۱۳.مظاهری، علی، زندگی مسلمانان در قرون وسطا، تهران، ۱۳۲۸.

۱۱. نمصهری اعلی، ربه می است. ۱۴. نخستین، مهدی، تاریخ سرچشمه های اسلامی آموزش و پرورش غرب، مشهد، ۱۳۶۷ش.

۱۴ انتخستین، مهدی، دریخ هوچیک ۱۰۰ در ۱۲ انتخستین، مهدی و رقم، ۱۳۳۶ش. ۱۵ اندوی، لبوالحسن علی، از زوایی تعدن غرب، ترجمهٔ محمد نقفی، اکبر مهدی بور قم، ۱۳۳۶ش.

ده بدوی، بولحس سی ادر یک در دورهٔ ایلخان، ترجمهٔ عبدانه فریار، تهران، انتشارات ۱۶ رویلبر، دونالد ن، معماری اسلامی در دورهٔ ایلخان، ترجمهٔ عبدانه فریار، تهران، انتشارات

علمي فرهنگي.

# بخش هفتم

#### علل بیرونی و درونی رکود تمدن اسلامی

#### الف) علل بيروني

#### ١. جنگهای صلیبی

بدون شک یکی از قوی ترین دلایل جنگهای صلیبی انگیزهٔ دینی و مذهبی بوده است که این امر را هم مسلمانان و هم مسیحیان قبول دارند. البته دلایل بسیاری برای این جنگها ارائه شده است که از نجمله می توان به این موارد اشاره کرد: افزایش نفوذ پاپ در جوامع مسیحی؛ جلوگیری از پیشرفت ترکان سلجوقی در آسیای صغیر و سقوط قسطنطنیه و ورود آنها به شبه جزیرهٔ بالکان؛ جوش و خروش شوالیه ها برای ابراز وجود و قهرمانی و دست یابی به منصب پادشاهی اورشلیم؛ و میهم تر از همه، ساختار اجتماعی و سیاسی کشورهای اروپایی،

بررسی ساختار اجتماعی و سیاسی اروپا نشان میدهد که یکی از درخشان ترین امپراتوریهای این قسمت از جهان در زمان شارلمانی، پادشاه فرانسه (۵۸۰م)، به وجود آمد. درعین حال در زمان او پیشرفت مسلمانان به بیشترین حد خود رسیده بود و آنها رقیبی جدی برای مسیحیان محسوب می شدند. دیری نپایید که به علت بیلیاقتی پادشاهان جانشین شارلمانی و وضع بد اقتصادی و عقبماندگی فرهنگی و کمپود جمعیت، این امپراتوری میان فئودالهایی تقسیم شد. آنان در قلمرو خود با اختیار تام فرمانروایی می کردند و با آنکه در زمان تاج گذاری، سوگند وفاداری نسبت به پادشاه و حمایت نظامی از او به جای می آوردند، اما این اطاعت جنبهٔ تشریفاتی داشت. ارتش نیز در آن زمان از شوالیه هایی تشکیل می شد که در اختیار پادشاه و فئودالها بودند. از قرن دهیم میلادی پیشرفت شوالیه هایی تشکیل می شد که در اختیار پادشاه و فئودالها بودند. از قرن دهیم میلادی پیشرفت اقتصادی و صنعتی توام با ازدیاد جمعیت در اروپای غربی به خصوص در فرانسه رو به افزایش گذاشت. مقارن با این احوال، کشور مصر نیز رابط میان هند و اروپا شد. دریانوردان مصری توسط کشتی داران

۱ دنه گروسه، تاریخ جنگهای صلیبی، ترجمهٔ ولیاند شادان، تهران، نشر فروزان، ۱۳۷۷، ص ۹-۱.

بندر ونیز و رِن و تا حدی مارسی از هند ادویه و کالاهای دیگر وارد میکردند که این تجارت در آبادانی شهر ونیز به عنوان بزرگ ترین بندر آروپای قرون وسطا نقش مهمی را آیفا کرد. ۱

## ٢. ظهور مغولان

مقارن جنگ هفتم صلیبی (۶۵۲ ـ ۶۶ق / ۱۲۵۴ ـ ۱۲۴۸ م)، مغولان از شرق آسیا به ممالک اسلامی یورش بردند و سلطان محمد خوارزمشاه، پادشاه ایران، را شکست داده، وی را وادار به فرار کردند. در حقیقت، قرن سیزده میلادی را می توان قرن وحشت نامگذاری کرد، زیرا این قرن توام با جنبش وحشیها و از میان رفتن تمدنها بود. سرزمین شام در آن زمان در دست ایوبیها بود و در هر منطقه از شام، حاکمی حکومت می کرد. مصر نیز در سیطرهٔ ممالیک بود که با ایوبیها دشمنی داشتند. هولا کو از این فرصت استفاده کرد و سپاهیان خود را به سوی شام حرکت داد. اما امیر قدوز، از ممالیک مصر، در سال ۶۵۸ ق مغولان را در عین جالوت شکست داد.

مسیحیان از آغاز ظهور مغولان در اندیشهٔ هم پیمآنی با آنها بودند و سفرایی نیز به دربار مغول فرستاده بودند. پیشروی سریع مغولان به سمت مغرب، از یک سو آنها را با قدرت مغولها آشنا ساخت و از سوی دیگر، پیروزی مسلمانان در جنگ عین جالوت آنها را به این نتیجه رساند که وجود ممالیک برای مسیحیان خطرناک تر است؛ لذا تصمیم به اتحاد با مغولان گرفتند.

پاپ اوربن چهارم با ارسال نامهای به هولاکو، ضمن ستایش رفتار وی با مسیحیان، او را به قبول مسیحیت دعوت کرد. هولاکو قبل از دریافت نامه در سال ۶۶۳ / ۱۲۸۲م مرد و پسرش اباقاخان جانشین او شد. خان جدید که با دختر امپراتور بیزانس ازدواج کرده بود، به دین مسیحیت گروید. وی از شکست عین جالوت به شدت رنج می برد و بیش از اسلاف خود به برقراری روابط با صلیبیها علاقه مند بود. بسیاری از سفرایی که از سوی خان مغول به غرب می رفتند، مسیحی بودند و سعی داشتند تا مسیحیان را در حمله به اورشلیم و بیت المقدس با خود همراه سازند.

اما به هر حال، آباقاخان در سال ۵۶۸ق / ۱۲۸۱م شکست سهمگینی را در منطقهٔ حمص از سلطان قلاوون متحمل شد، پس از آنکه احمد کلودار مسلمان شد و بر تخت نشست، دیگر روابط بین ممالیک و مغولان دوستانه شد. سلطان قلاوون هم از فرصت استفاده کرد و توان خود را علیه صلیبیها به کار گرفت. بعد از او، فرزندش ملک اشرف روش پدر را در پیش گرفت و در سال ۶۹۰ق / ۱۲۹۱م آخرین بازماندگان صلیبی را از شام بیرون راند، روابط دوستانهٔ مغولان و ممالیک نیز چندان به درازا

۱. برای اطلاع بیشتر از چگونگی تأثیر هفت جنگ صلیبی در تمدن اسلامی نک: عبدالله ناصری طاهری، علل و آثار جنگهای صلیبی، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۳، ص ۴۷-۳۷.

نکشید و در جنگی که میان طرفین درگرفت، غازانخان بر سپاه مصر و شام تسلط یافت. اما سپاه ممالیک سرانجام مغولان را در سال ۷۰۲ ق /۱۳۰۳ م برای همیشه از شام بیرون راند. ۱

# حملهٔ مغولان و پیامدهای آن

جهان اسلام در طول تاریخ، حملات سختی را از جانب بیگانگان تجربه کرد. اما بهجرئت می توان گفتار گفت که هیچ کدام از این تجارب به اندازهٔ حملهٔ مغولان تلخ و سهمگین نبوده است. در این گفتار کوتاه، سعی بر این است تا نقش طوفان سهمگین مغولان را در رکود فرهنگ و تـمدن اسلامی نشان دهیم.

# حملة مغولان به جهان اسلام

چنگیزخان، رهبر مقتدر قبایل مغولستان، تصمیم گرفت برای تأمین منافع قبایل تحت امر خود، به غارت کشورهای مجاور یعنی چین و ایران بپردازد. از آنجا که چین در آن زمان دچار تشتت و تفرقه شده بود، وی مصمم شد تا به این کشور حمله کند. حملات به چین دو سال به طول انجامید و طی این مدت، مغولان این کشور غنی را به خاک سیاه نشانیدند. پس از این حملات، وی هنوز خیال پیشروی به جهان اسلام را نداشت؛ زیرا اخبار بسیاری مبنی بر قدرت پادشاه ایران، سلطان محمد خوارزمشاه، به دست میرسید. پس سعی کرد تا نخست به دریافت اخبار و اطلاعات بپردازد و، در عین حال، بهانههای لازم را جهت آغاز حمله به دست آورد. ۲ در همین زمان، قدرت خلافت عبّاسی روزبهروز کاهش می یافت و سلطان محمد خوارزمشاه با پیروزیهای پی درپی خویش در خراسان و تشکیل حکومت واحد از هند تا بغداد و از دریاچهٔ آرال تا خلیج فارس، قصد داشت خلیفهٔ عباسی را از میان بردارد و خلیفهٔ دستنشاندهٔ دیگری را جانشین او کند. این مسئله، که یکی از اشتباهات بزرگ سلطان محمد خوارزمشاه بود، خلیفهٔ عباسی را واداشت تا از چنگیزخان برای دفع سلطان محمد کمک بگیرد. پس نامهای برای محمود یلواج، مدبر مملکت چنگیزخان، فرستاد و از او خواست تا چنگیزخان را به براندازی محمد خوارزمشاه تشویق کند و همین موضوع بهانهٔ خوب و مشروعی به دست چنگیز داد. اما بهانهٔ اصلی برای حمله به ایران در سال ۴۱۵ ق /۱۲۱۸ م رخ داد که طی آن کاروان عظیمی از مغولان به دست حاکم شهر اترار، واقع در کرانهٔ شرقی قلمرو خوارزمشاه، از بین رفت و همهٔ اعضای این کاروان بجز یک نفر به قتل رسیدند. در این زمان بود که چنگیز فرمان حمله به ایران را

۱ . عبدالهٔ ناصری طاهری، پیشین، ص ۹۳-۹۳.

۲. شیرین بیانی، مغولان و حکومت ایلخانی در ایران، تهران، سمت، ۱۳۷۹، ص ۱۰-۱۰.

صادر کرد. ۱

#### پیشروی مغولان

سپاه مغولان به فرماندهی تولی به سوی جنوب و سپاه دیگری به سرکردگی اکتای و جغتای، پسران دیگر چنگیز، به جانب اترار اعزام و خود چنگیز در پاییز ۴۶۶ق / ۱۲۲۰م از راه کاشغر و بلاساقون، که قبلاً به تصرف مغولان درآمده بود، رهسپار بخارا شد. سلطان محمد خوارزمشاه هم که هنوز با مغولان روبهرو نشده بود، از سمرقند به بخارا و از آنجا به جانب سیحون لشکر کشید و، در عین حال، به گردآوری سپاه از همهٔ ولایات فرمان داد. در نبردی که بین نیروهای دو طرف رخ داد، آن چنان ضربهای به سپاه سلطان محمد خوارزمشاه وارد آمد که اگر جان فشانی پسر سلحشورش جلال الدین نبود، وی جان خویش را از دست می داد. به هر حال، این شکست چنان هراسی در دل سلطان محمد انداخت که وی به مازندران گریخت، به جزیرهای پناه برد و در همان جا از غم جان داد. ۲

هدف نخست مغولان شهر اترار بود که در آن کاروان تجارتی مغولان دستخوش غارت شده بود. بنابراین، در وهلهٔ اول، این شهر را به محاصره درآوردند. این شهر پس از پنج ماء استقامت سقوط کرد و مهاجمین مغول به هیچ کسی رحم نکردند و همه را به خاک و خون کشیدند و این شروع تجاوز و ویرانی کشور ایران از سوی مغولان بود. آنان در مسیر خود به هر شهری که میرسیدند، اهالی را قتل عام میکردند و سپس از شهر چیزی جز تل خاکستر باقی نمیگذاشتند. آنها سمرقند، بخارا، خوارزم، بلخ، مرو، هرات و سایر شهرها و قصبات را نابود کردند و در بعضی از روستاها حتی به حیوانات خانگی نیز رحم نکردند؛ بهخصوص در شهرهایی که اندکی مقاومت از خود نشان میدادند. مثلاً وقتی چنگیز با مقاومت دهماهه مردم طالقان روبهرو شد، از پسرانش (جغتای، اوکتای، تولی) کمک طلبید و به انتقام این مقاومت و کشته شدن جغتای حتی سگ و گربهای را زنده نگذاشت."

### جانشينان چنگيز و ادامه يورش به جهان اسلام

چنگیز در ۱۰ رمضان ۴۲۴ / ۱ اوت ۱۲۲۷ چشم از جهان فروبست و پیش از مرگ خود سلطنت ممالک شرق را به تولی و پادشاهی ممالک غرب را به جنتای تفویض کرد. در سال <sup>۶۵۱</sup>ق ۱۲۵۳ م، هولاکوخان، نوهٔ چنگیز، مأمور رسیدگی به امور آسیا شد تا حکومتهای محلی را در ایران برانداخته، حکومت واحد مغولی تشکیل دهد. وی به فرمانروایی ۱۷۰ سالهٔ اسماعیلیه پایان داد و

<sup>1.</sup> عباس اقبال آشتیانی، تاریخ مغول و اوایل تیمور در ایران، تهران، نشر نامک، ۱۳۷٦.

۲. شیرین بیانی، دین و دولت در ایران عهد مغول، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۷۵، ص ۱۹-۱۳،

۲. ج. ج. ساندوز، تاریخ فتوحات مغول، ترجمهٔ ابوالقاسم حالت، تهران، امیرکبیر، ج ۲، ۱۳۹۳، ص ۱۱۳.

تمامی طوایف را وادار به تسلیم ساخت. اما مهم ترین وظیفهٔ او فتح بغداد یا مرکز خلافت اسلامی بود. از این رو، فرمان داد که از چهار سو به این شهر حمله برند و بغداد پس از شش روز مقاومت در ۴ صفر ۱۲۵۷ / ۶۵۵ مسقوط کرد و جز معدودی از افراد، تمامی جمعیت شهر از دم تبغ گذشتند. بعد از آن شهرهای عراق یکی پس از دیگری به دست مغولان افتاد و هولاکو پس از فتح بغداد، راهی آذربایجان شد و در مراغه و پس از آن در تبریز سکنی گزید. از این به بعد، عراق و بهویژه شهر افسانه ای آن، یعنی بغداد که مرکز امپراتوری و خلافت اسلامی محسوب میشد، اهمیت اداری سیاسی خود را از دست داد و مغولان این سرزمین را تا پایان فرمانرواییشان در سال سیاسی خود را از دست داد و مغولان این سرزمین را تا پایان فرمانرواییشان در سال

#### پایان پیشرویهای مغولان و تشکیل دولت ایلخانی

هولاکوخان همواره به دنبال تسلط بر قلمرو امپراتوری خود از آمودریا در ماوراءالنهر تا شرق مدیترانه و مصر در غرب بود. به همین منظور به سوی شام و سوریه لشکر کشید. در همین سالها ممالیک، که مصر و قاهره را در دست داشتند، مسئولیت دفاع از جهان اسلام را به دوش خود احساس میکردند. آنها سازش با مغولان را نپذیرفتند و در جنگ عینجالوت در فلسطین شکست سختی را بر مغولان وارد آوردند و، بدین ترتیب، طلسم شکستناپذیری مغولان را برای همیشه درهم شکستند. از این پس، مغولان متصرفات خود در سوریه را نیز از دست دادند و بار دیگر ممالیک مصر بر این مناطق حاکم شدند و پس از وارد آوردن شکستهای دیگری بر پیکر مغولان، فرات را به عنوان مرز مغولان و خود در نظر گرفتند.

هولاکوخان بهرغم این شکستها به تثبیت موقعیت امپراتوری و تقویت نیروهای خود پرداخت و توانست به عنوان «ایلخان» منصوب شود و ناحیهای از آمودریا در شرق تا مرز مصر در غرب و از قفقاز در شمال تا خلیج فارس در جنوب به حکومت وی درآمد.

هولاکوخان به سال ۶۶۳ ق/ ۱۲۶۵ م در ۴۸ سالگی از دنیا رفت و هشت تن از ایلخانان از سال ۶۵۴ تا ۹۷۶ (جمعاً ۸۲ سال) حکومت کردند. اما آخرین ایلخان مغول بدون اینکه از خود پسریبر جای گذارد، در سال ۹۷۶ ق / ۱۳۳۶ م، بر اثر افراط در عشرت و خوش گذرانی، درگذشت. پس از او مدعیان حکومت با یکدیگر به مخالفت پرداختند و ایالت ایلخانی را دچار تفرقه و تشتت ساختند که

۱ - رشیدوو، پی. ثن، سقوط یغداد، ترجمهٔ اسدالله آزاد، مشهد، انتشارات آستان قدس وضوی، ۱۳۹۸ ص ۲ - ۱۳۱۰

همین عامل باعث تجزیهٔ حکومت ایلخانی شد. ۱

# بررسی وضع فرهنگی و تمدنی اسلامی در دورهٔ مغولان

دورهٔ دویست سالهٔ حاکمیت مغولان یکی از ناگوار ترین دوره های تاریخی کشورهای اسلامی محسوب می شود که طی آن بر اثر اعمال وحشیانهٔ مغولان زیانهای جبران ناپذیری بر پیکر فرهنگ و تمدن اسلامی وارد آمد. یکی از جبران ناپذیر ترین خرابیهای مغولان در سقوط بغداد، نابودی کتابخانه ها واز دست رفتن چند هزار جلد کتاب بود که طعمهٔ شعله های آتش شد. به گفتهٔ آبن خلدون، مغولان آن قدر کتابهای بی شمار به دچله انداختند که «پلی استوار به وجود آمد و روستاییان و سواران می توانستند از یک کرانه به کرانهٔ دیگر روند» به علاوه، با سقوط بغداد، مرکز خلافت اسلامی و اقتدار سیاسی جهان اسلام از دست رفت و مکانهای مقدس اسلامی مانند مساجد، مدارس و حوزه های علمی ویران شدند یا به طور کلی از فعالیت بازماندند. آسک آن کا

اما از میان این خاکستر، تمدن اسلامی بار دیگر رشدونمو پیدا کرد و توانست در مغولان کافر تأثیر بگذارد و آنها را شیفتهٔ خود سازد. بسیاری از ادیبان و دانشمندان بزرگ اسلامی در همین دوره ظاهر شدند و هر کدام به نوبهٔ خود توانستند در احیای فرهنگ و تمدن اسلامی سهم عمدهای را ایفا کنند که از آن جمله می توان به مولوی، سعدی، حافظ، عطاملک جوینی، خواجه نصیرالدین طوسی اشاره کرد مثلاً، گفته می شود که نفوذ خواجه نصیرالدین طوسی در هولاکوخان به اندازهای بود که وی در زمانی که خواجه تعیین می کرد، به مسافرت می رفت یا به کاری اقدام می کرد. شاید همین روشها و اقدامات سنجیدهٔ اندیشمندان مسلمان بود که سرانجام اسلام و فرهنگ اسلامی محدداً به بار نشست و مغولان را که روزی کمر به نابودی اسلام بسته بودند، به حامیان و مروجان دین تبدیل کرد. در همین زمان فرهنگ و تمدن اسلامی و ایرانی به چین راه یافت. متقابلاً علوم چینی نیز در سرزمین ایران منتشر شد و بهویژه از منجمین چینی استقبال گرمی به عمل آمد و از یافته های آنها استفاده شد.

در نهایت، باید گفت که حملهٔ مغولان ویرانیهای بسیاری را در حیات مادی و معنوی مسلمانان به وجود آورد؛ به طوری که انحطاط علمی و فقر و نابسامانی اجتماعی این دوره را با هیچ دورهٔ دیگری نمی توان مقایسه کرد. به راستی باید گفت که اگر مغولان به ایران و سایر کشورهای اسلامی حمله ور نمی شدند و این همه لطمات را وارد نمی ساختند، اکنون وضعیت کشورهای اسلامی، به خصوص ایران به گونهای دیگر بود.

۱. شیرین بیانی، مغولان و حکومت ایلخانی در ایران، ص ۱۷۱.

۲، اشپولر، پیشین، ص ۳-۲۰۰

٣ سقوط اندلس/

بدون شک، یکی از وقایع تلخ در سیر تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، سقوط اندلس و زوال حکومت مسلمانان در این ناحیه از دنیاست. بهراستی چرا جامعهٔ اسلامی اندلس که از قرن هشتم تا پانزدهم میلادی به طور پیوسته و مداوم با پدید آوردن شاهکارهای علمی، معماری، فرهنگی و هنری به حیات خود تداوم بخشیده بود، دچار ضعف و سستی شد و کاملاً به تاریخ پیوست و از صحنهٔ جغرافیای سیاسی و فرهنگی جهان رخت بربست؟

## اندلس هنگام فتح مسلمانان

مسلمانان قسمتهایی از شبه جزیرهٔ ایبری، در کنار مدیترانه، واقع در جنوب اسپانیا و جنوب شرقی پرتغال وگاه تا قلمرو آن شبه جزیره را اندلس نامیده اند. اندلس از نام واندالها، قبیله ای از مردم ژرمن، گرفته شده است که در اوایل سدهٔ پنجم میلادی، پس از تجزیهٔ امپراتوری روم غربی، چندی در جنوب اسپانیا سکنی گزیدند. قبل از ظهور اسلام و در اوایل قرن پنجم میلادی، اندلس مورد هجوم واندالها و ویزیگوتها قرار گرفت و این قبایل با عبور از کوههای پیرنه وارد اندلس شدند و پس از سالها جنگ و ویزیگوتها قرار گرفت و این قبایل با عبور از کوههای بیرنه وارد اندلس شدند و پس از سالها جنگ و نبودند. در حالی که اکثریت سکنهٔ بومی را کاتولیکها تشکیل می دادند. به هر حال، در سال ۱۹۸۹، تغییرات عمده ای صورت گرفت و پادشاه و سران ویزیگوتها به مذهب کاتولیک گرویدند. در آغاز قرن تغییرات عمده ای صورت گرفت و بادشاه و سران ویزیگوتها به مذهب کاتولیک گرویدند. در آغاز قرن بدید آوردند. آنها امتیازات تجارتی و اجتماعی را از آنِ خود ساخته بودند و به استثمار مابقی مردم می پرداختند که همین عامل، نارضایتی مردم را به دنبال داشت. به این ترتیب، علل ضعف حکومت ویزیگوتها را می توان به چهار دسته تقسیم کرد: ۱. تفرقه در میان طبقات اعیان بر سر جانشینی؛ ویزیگوتها را می توان به چهار دسته تقسیم کرد: ۱. تفرقه در میان طبقات اعیان بر سر جانشینی؛ ۲. نارضایتی دیگر بخشهای جامعه از امتیازات طبقهٔ اعیان و در نتیجه، غیرقابل اعتمادبودن سپاه؛ ۳. تفتیش عقاید، تعقیب، دستگیری و شکنجهٔ دینی یهودیان؛ ۴. وضعیت نابسامان اقتصادی. ۱

#### فتح اندلس به دست مسلمانان

موسیبن نُصیر در آن زمان حاکم افریقید و مغرب بود و وقتی خبر انحطاط دولت ویزیگوتها را شنید، تشویق شد تا اندلس را تسخیر کند. لذا به غلام خود، طارقبن زیاد، دستور داد با هزار سرباز در سال ۹۲ ق / ۷۱۱ م با عبور از تنگهای که بعدها به نام او جبل الطارق نامیده شد، در خاک اسپانیا پیاده شود و آنجا را فتح کند. وی توانست با ورود به اسپانیا، پادشاه ویزیگوتها را شکست دهد و تا قلب اسپانیا

۱ . دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۰ مس ۳۲۳، ذیل واندلس،

پیش برود و در مدت یک سال از جنوب تا شمال اندلس را به تصرف درآورد. از طرف دیگر، موسیبن نُصیر در رمضان ۹۳ با سپاهی بزرگ از جبلالطارق گذشت و پس از فتح چند شهر مهم اندلس به نیروهای طارق پیوست. البته بیشتر مورخان معتقدند که عربها از ابتدا در اندیشهٔ فتح کامل اندلس و استقرار در آن نبودند، بلکه تنها به کسب مقداری غنیمت و سپس بازگشت به افریقا میاندیشیدند؛ اما پیروزی قاطع و غیرمنتظرهٔ طارق، همه چیز را تغییر داد. ا

#### تاریخ سیاسی اندلس در دوران حکومت اسلامی

تاریخ سیاسی اندلس در دوران حکومت مسلمانان به سه دورهٔ کلی قابل تقسیم است:

الف) اندلس به منزلهٔ بخشی از خلافت اموی در دمشق ۱۳۲ - ۹۸ ق / ۷۵۵ - ۱۲۶م.

در این زمان، اندلس بخشی از ولایت افریقیه (تونس فعلی) در قلمرو خلافت دمشق بود و حاکمان آنجا را والیان افریقیه که در قیروان اقامت داشتند، تعیین می کردند. در بین این سالها، حدود بیست نفر به حکومت رسیدند که تنها دو نفر از آنها برای مدت پنج سال یا بیشتر دوام آوردند. در این مدت، حکمرانان اندلس قصد داشتند تا بر دامنهٔ فتوحات اسلامی بیفزایند.

ب) دوران حکومت سلسلهٔ امویان بر اندلس ۴۲۲-۱۳۸ ق / ۱۰۳۱ –۷۵۵م

حاکمان اموی که نزدیک به سه قرن بر اندلس حکومت کردند، شانزده نفر بودند. نخستین آنهاعبدالرحمانبن معاویةبن هشام (۱۷۲–۱۳۸۸ ق / ۱۳۸–۲۵۵۷) و آخرین آنها هشامبن محمد (۴۲۲–۴۱۸ ق / ۱۳۵–۱۰۲۷ ق / ۱۳۵–۱۰۲۷ ق / ۱۳۵–۱۰۲۷ ق اندلس بارها تغییر کرد و قلمرو مسلمانان در شبه جزیرهٔ ایبری به ویژه در مرزهای شمالی تغییرات بسیاری به خود دید. این دوران، عصر عظمت و وفور نعمت در سراسر اندلس بود. اما به تدریج با تشدید اختلافات درونی خاندان حکومتی و در پی آن، کشیده شدن دامنهٔ اختلافها و کشمکشها به درون جامعه، غمانگیز ترین دوران تاریخ اندلس فرارسید و از اوج ثروت، قدرت و پیشرفت به ورطهٔ جنگهای داخلی کشیده شد.

ج) دوران حکومت ملوک الطوایفی در اندلس ۹۸ -۲۲۲ ق / ۱۰۳۱ – ۱۰۳۱ م پس از سقوط امویان، وحدت سیاسی بخش اعظم سرزمین اندلس از هم پاشید و بنی حمود بر بیشتر شهرهای جنوبی وادی الکبیر و امتداد آن تا رود شینل حاکم شدند. در عین حال، خاندانهای متعدد عرب و سلسلههای ملوک العلوایفی شهرهای مختلف را به دست گرفتند. پس از سقوط طلیطله در سال ۴۷۸ ق / ۱۰۸۵ م حکومت مرابطون به مدت نیم قرن در اندلس حکومت کرد که نه تنها شامل

۱. حسین مؤنس، سپیده دم اندلس، ترجمهٔ حمیدرضا شیخی، مشهد، آستان قدس رضوی، ۱۳۷۴، ص ۳۹-۲۵.

تمامی مراکش و موریتانی بود، بلکه تا دهانهٔ رود اورسنگال در جنوب و بخش غربی مراکش در شمال را نیز در بر میگرفت، دوران حکومت مرابطون در اندلس چندان طولانی نشد و این سلسلهٔ بربر به دست گروهی دیگر از بربرها به نام موحدون در سال ۵۴۱ق / ۱۱۴۵ م سرنگون شد. ازجمله عواملی که برای سقوط مرابطون ذکر شده، غرق شدن سرداران و افسران و سایر مقامات این سلسله در فرهنگ تجملاتی و مادی اندلس و فساد اخلاقی آنها است. ۱

در روزگار موحدون، اندلس آماج حملات پی در پی مسیحیان قرار گرفت و قلمرو مسلمانان در شرق و غرب یکی پس از دیگری به دست مسیحیان افتاد. به طوری که در نیمه های قرن هفتم، تمام شهرهای اسلامی اندلس در شمال، غرب و شرق به دست مسیحیان افتاد و از فرمانروایی پهناور و مقتدر مسلمانان در اندلس، جز غرناطه در جنوب و چند شهر کوچک چیز دیگری باقی نماند.

در اواخر حکومت موحدون، محمدبن یوسف نصری، معروف به ابن احمر که ضد موحدون سر به شورش برداشته بود، در سال ۶۳۵ق / ۱۲۳۸م در غرناطه اعلام استقلال کرد. مسیحیان پس از تسلط بر شهرهای بزرگ اندلس بارها به قلمرو ابن احمر یورش بردند، اما سپاهیان غرناطه به شدت با آنها مقابله می کردند. بنی احمر یا بنی نصر بیش از دو قرن و نیم بر جنوب اندلس حکم راندند تا سرانجام در ۸۹۸ق / ۱۴۹۲م غرناطه به دست فرناندوی پنجم سقوط کرد و با فرار ابوعبدالله، آخرین امیر خاندان بنی نصر، اندلس به کلی از دست مسلمانان خارج شد. ۲

# بررسی وضعیت فرهنگی و علمی اندلس

اندلس بهواسطهٔ موقعیت جغرافیایی خود همواره مورد توجه جهان اسلام و غرب بوده است؛ به عبارتی، این منطقه از دنیا طی چند قرن حکومت مسلمانان توانسته است به عنوان پل ارتباطی بین غرب و شرق عمل کند و در زمینه های مختلف علمی و فرهنگی پیشرفتهای چشمگیری داشته باشد. مناذ، اندلس تحت تأثیر دیگر کشورهای اسلامی توانست در حیطهٔ علوم قرآنی، علوم حدیث و دانش فقه (رشتهٔ فروع فقه مالکی) توسعه یابد،

در زمینهٔ علوم تجربی اما به علت اختلافات درونی تا زمان حکومت حَکَم دوم (۳۶۶ ـ ۳۵۰ق) پیشرفت چندانی به دست نیامد. در زمان حکومت وی اقسام علوم پیشرفت کرد؛ به گونهای که تعداد کتابهای کتابخانهٔ قرطبه تا چهارسد هزار جلد لیز تخمین زده شده است.

اندلس از لحاظ علم پزشکی لیز بسیار پیشرفت کرد و توانست اطبای حاذقی را پرورش دهد، از

۱. محمد ابراهیم آیتی، اندلس یا تاریخ حکومت مسلمین در اروپا، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۹۳.
 ۲. محمد ابراهیم آیتی، اندلس یا تاریخ حکومت مسلمین در اروپا، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۹۳.

۲. دایرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۰ ذیل باندلس، (عنایت الله فاتحی نژاد).

لحاظ فلسفه و کلام و شعر و ادبیات نیز به واسطهٔ واقع بودن در سرحد سرزمینهای اسلامی و اروپا و به عنوان دروازهٔ تبادل فرهنگی عمل میکرد و افراد نامداری را پرورش داد. اندلس از لحاظ هنر اسلامی نیز بسیار پیشرفت کرد و برخی از آثار هنری این دوره همچنان از افتخارات فرهنگ و تمدن اسلامی محسوب میشوند. مثلاً در معماری میتوان به مسجد قرطبه و شهرالزهرا و مدینة الحمراء اشاره کرد که هر کدام به نوبهٔ خود از عجایب هنر معماری اسلامی در سرتاسر اروپا در آن زمان محسوب میشدهاند. در هنرهایی دیگر مانند خطاطی و سفالگری هم آثار ارزشمندی خلق شد که همهٔ آنها نشان دهندهٔ شکوفایی تمدن اسلامی در اندلس است. ا

## علل سقوط اندلس به دست مسیحیان

در مورد انحطاط مسلمانان در اندلس نظریات مختلفی ارائه شده است که می توان آنها را به سه دستهٔ عوامل داخلی، عوامل خارجی و عوامل ژئوپلیتیکی تقسیم کرد.

الف) عوامل داخلی مؤثر در افول مسلمانان در انبدلس: اندلس در دوران حکومت بنی امیه به دست مسلمانان افتاد، در این دوران بدعتها و انحرافات فراوانی در نظام ارزشی اسلام ایجاد شده بود که می توان به موارد زیر اشاره کرد:

۱. نظام حکومت اسلامی که پس از پیغمبر می این اعتقادات اهل تسنن، بر اساس بیعت نسبی مردم با خلیفه بود به حکومت استبدادی موروثی فردی مبدل شد و حاکم به جای اجرای احکام الاهی، تابع هواوهوس فردی خود بود.

۲. مساوات که یکی از ارکان مهم نظام اسلامی بود از میان رفت. در حالی که قرآن و سنت پیامبر امتیازها را ملغی کرده و ملاک را بر پرهیزگاری قرار داده بود، امویان نژاد عرب را نژاد برتر می شمردند و قریش را از دیگر قبایل عرب برتر می دانستند.

۳. درآمد حکومت به جای آنکه صرف امور عمومی شود، به تجمل و خوشگذرانی حکومت اختصاص می یافت و همین عامل موجب افزایش نارضایتی در بین افراد شده بود.

۴. دستگیری، حبس، شکنجه، کشتار و گاه قتل عام، از اعمال متداول دوران حکومت بنی امیه بود و آنها از قوهٔ قهریه برای نابودی مخالفان خود استفاده می کردند.

۵. گرایش به تجمل در زندگی، خوراک، لباس، خانه و... در دوران حکومت بنی امیه رواج یافت، علی میگساری، زن بارگی، خریداری کنیزکان آوازه خوان، و مدیحه سرایی به سبک و سیاق دوران

جاهلیت در زمان بنی امیه متداول شد و این رفتارهای غیراسلامی به همراه فاتحان در سرزمینهای

۱. همان، ص ۲۲۲.

تازه فتح شده رواج یافت.

مجموعهٔ این عوامل نشان می دهد که چگونه خط انحراف مسلمانان از طریق حکومت بنی امیه وارد اندلس شد و وجود انحرافات و بدعتهای خاندان بنی امیه در کنار ارزشهای اسلامی و مسخ بسیاری از تعالیم عالیهٔ اسلامی، به عنوان عامل اصلی ضعف تدریجی مسلمانان اندلس، زمینهٔ کافی را برای بهره برداری عامل خارجی فراهم کرد. ۱

" ب) علل و عوامل بیرونی سقوط اندلس: موفقیت پیدرپی مسلمانان در جنگهای متعدد و فتحمناطق وسیعی از اروپا و ناکامی مسیحیان در جنگهای صلیبی، ضربهٔ شدیدی برای اروپاییان محسوب می شد. آنها برای عقب راندن مسلمانان به ویژه از منطقهٔ اندلس طرحی درازمدت تدوین کردند که این طرح دارای دو بخش بود: ۱. تهاجم نظامی و بازپسگیری سرزمین اسپانیا، ۲. تهاجم فرهنگی،

۱. تهاجم نظامی و بازپسگیری تدریجی سرزمین اسپانیا: نهضت بازپسگیری یا فتح دوباره از سوی پاپ به منزلهٔ تکلیف به مسیحیان القا شد. آنها در ابتدا به حفظ و تگهداری سرزمینهای کوچک و کموسعت می پرداختند و سپس سعی می کردند تا این مناطق را گسترش دهند. ازجمله عواملی که به پیشرفت مسیحیان کمک می کرد، جنگهای عربها با بربرها بود. در این دوره شخصی به نام آلفونسو پدرو، معروف به آلفونسوی اول، بر نواحی گالیسیا حکومت می کرد که شخصی کارآمد و با درایت و کوشا بود. وی ازموقعیت به وجود آمده، نهایت استفاده را کرد و به توسعهٔ سرزمین خود پرداخت؛ به طوری که پس از آن مسلمانان نتوانستند دولت وی را از بین ببرند. به همین علت است که اسپانیاییها، حکومت آلفونسوی اول را تولد حقیقی اسپانیای مسیحی به شمار می آورند. آلفونسوی اول با تحریک مسیحیان نواحی شمال اندلس آنها را وادار به شورش علیه مسلمانان کرد و پس از مدتی این نواحی از دست مسلمانان خارج شد. آخرین امید مسلمانان برای حفظ اندلس، ظهور حکومت بنی احمر یا بنی نصر در غرناطه بود. علت اصلی تداوم نسبتاً طولانی حکومت سلسلهٔ بنی نصر بر دو عامل جغرافیایی استوار بود: طبیعت کوهستانی غرناطه و نزدیکی به افریقا؛ یعنی آنها می توانستند در صورت به خطر افتادن از مسلمانان شمال افریقا تقاضای مساعدت کنند.

با این حال، مشکلات داخلی و تجمل و اسرافهای بیمورد در ساختن بناهای باشکوه موجب ضعف مالی این حکومت شد. همچنین اختلافات داخلی بر سر تصاحب قدرت و امتیازات مختلف باعث شد تا لشکریان فردیناند دوم طی چند مرحله غرناطه را به محاصرهٔ کامل خود درآورند. سرانجام

۱ سید محمد طهطاوی، فروب آفتاب در اندلس: حلل انحطاط حکومت مسلمانان در اسپانیا، تهران،
 دارالصادقین، ۱۳۸۱، ص ۱۷ - ۱۱.

مسلمانان دریافتند که دفاع از این شهر ممکن نیست و با تسلیم موافقت کردند. وداع ابوعبدالله، آخرین سلطان بنینصر و آخرین حکمران مسلمان اسپانیا، با اندلس پرچم اسلام را برای همیشه از این منطقه بایین کشاند. ۱

۲، مسیحیان اروپایی و بسترسازی زمینههای فرهنگی سقوط اندلس اسلامی با تهاجم فرهنگی: یکی از عوامل اصلی در انحطاط مسلمانان اندلس، تبلیغات یا به عبارتی، هجوم فرهنگی اروپا علیه اسلام بود. آنها توانستند طی برنامهای طولانی مدت، تخم رخوت، بی اعتقادی و بی اعتنایی را در جامعهٔ مسلمانان بپاشند و انتقام سختی از مسلمانان بگیرند. ضربهٔ پیروزیهای اولیهٔ مسلمانان در اندلس به اندازهای سهمگین بود که خود پاپ شخصاً وارد عمل شد و نفوذ دینیاش را برای نابودی مسلمانان اندلس به کار گرفت و در این راه از اختلافات میان سرداران و حاکمان مسلمان نهایت بهره را برد. یکی از این سرداران مسلمان عرب که به مسیحیان بسیار یاری رساند، براق بن عمار است. وی در بحث و گفت وگوهای مختلف با سرداران مسیحی و مقامات کلیسا به آنها توصیه میکرد که ضمن خودداری از رویارویی مستقیم با مسلمانان، با بستن پیمان و معاهده در چند حوزه سعی کنند تا جامعهٔ اسلامی را از درون پوک و تهی سازند. وی به آنها گفت که باید در سه چیز پیمان ببندند: آزادی در تبلیغ دین، آزادی در آموزش به مسلمانان، و آزادی در تجارت با آنها. به نظر او، دو عامل نخست باعث شد که مسلمانان و به خصوص جوانان مسلمان به خاطر حس طبیعی به آموزگار، برای مسیحیان و اروپاییان نوعی بر تری فکری و نژادی قایل شوند و آنها را قوی تر و عالی مقام تر از خود بدانند و در برابر عقاید دینی خود سست و بی تفاوت شوند. عامل سوم هم می توانست در ترویج خوراک و پوشاک و نوشیدنیهای حرام در بین مسلمانان مؤثر باشد و آنان را به تدریج بی قید و لاابالی کند.

فرمانروایان مسلمان اندلس نیز فریب این پیمان را خوردند و با صلح موافقت کردند، در پی پذیرش پیمان صلح با مسیحیان، اخلاق و رفتار مسلمانان اندلس به فساد و تباهی گرایید، مبلغان و کشیشان مسیحی گردشگاههای مجلل و زیبایی را فراهم میآوردند و در آن به تبلیغ مسیحیت می پرداختند، چهردهای سرشناس مسلمانان بدویژه در روزهای یکشنبه به سوی آن اماکن می رفتند تا علاوه بر گردش، به تماشا و لذت بردن از دختران مسیحی نیز بپردازنید، همزمان و براساس توصیههای براق بن عمار، شراب اروپا به اندلس سرازیر شد تا جوانان مسلمان را فاسد کند. در نتیجه، باده گساری به امری عادی در بین جوانان مسلمان تبدیل شد و هر که از این کار سرباز می زده او را کهنه پرست و متعصب خطاب می کردند، جوانان مسلمان، دیگر برای ارزشهای دینی و اجتماعی خود

ارزش قایل نبودند و مسجدها تنها به جایگاه افراد سالخورده مبدل شد و در عوض، عشرتکدهها و مراکز عیشونوش مملو از این جوانان بود که برای لذت بردن از دختران مسیحی به آنجا میرفتند. خوشگذرانی و تجمل به اندازهای بالا گرفت که تأمین این خواستهها با درآمدهای مشروع ممکن نبود. لذا فساد اداری و رشوه و اختلاس رواج یافت و طبقات تولیدکننده مانند ده قانان، کارگران و صنعتگران مورد بی توجهی واقع شدند و هر روز فقیرتر و ناراضی تر شدند. ا

پس از آن، مسیحیان با خیانت برخی از سرداران مسلمان شهر والانس را تصرف کردند و جنایات فجیعی را در این شهر مرتکب شدند. آنها هزاران نفر از مسلمانان را به خاکوخون کشیدند و حتی به تجاوز نوامیس مسلمانان در مقابل چشمان همسران و پدران و مادرانشان پرداختند. تصرف این شهر بهقدری سریع صورت گرفت که حکام دیگر شهرها نتوانستند به بسیج نیروهای خود بپردازند. این گونه بود که مسیحیان با توسل به چنین ترفندهای زیرکانهای توانستند با آلوده ساختن جامعهٔ اسلامی، به تدریج و آهسته شهرهای دیگر اسپانیا را نیز یکی پس از دیگری به تصرف خود درآوردند. چ) عوامل ژئوبلیتیکی مؤثر در سقوط اندلس اسلامی: نکتهٔ مهم ژئوپلیتیکی در خصوص فتوحات مسلمانان در اندلس این است که شبه جزیرهٔ ایبری (اندلس) به طور کامل فتح نشد و به تصرف کامل مسلمانان درنیامد؛ مخصوصاً در شمال غربی، ناحیهٔ بزرگی از اندلس دست نخورده باقی ماند. در سایر نقاط هم مناطقی وجود داشت که مسلمانان تسلط مؤثری بر آنها نداشتند. مسیحیان که کل اسپانیا را از دست داده بودند، نوار باریکی را در سواحل شمال اسپانیا در کنار خلیج بیسکای برای خود به مثابهٔ پلی حفظ کردند تا شاید بتوانند از همین مکان با استفاده از ضعف و اختلافات داخلی و بی توجهی مسلمانان، به صورت تدریجی به سوی جنوب گسترش یافته و به تدریج اسپانیا را به دامن مسیحیت بازگردانند. ۲

#### نتيجدګيري

با بررسی تحولات درونی جهان اسلام مشخص می شود که افول و سیر نزولی مسلمین به لحاظ قوای مادی و غیرمادی از قرنها پیش آغاز شده بود، ضعف سیستم خلافت، اختلافات داخلی، حملهٔ مغول و ضربات جبران ناپذیر آن، موجب تسریع روند انحطاط مسلمین شد و این در حالی بود که اروپاییان از طریق تماسها و پیوندهای نزدیک با جهان اسلام از طریق بازرگانی و جنگهای صلیبی و اندلس اسلامی، به تدریج روند بیداری فکری و فرهنگی خود را آغاز کرده بودند، جالب اینجاست که سرآغاز دوران شکوقایی فکری و فرهنگی اروپاییان در سال ۱۴۵۳ م یعنی با شکست روم شرقی در

٧. همان، ص ۲۱-۳٠.

قسطنطنیه پدیدار شد. ا در حالی که نقطهٔ عطف افول و ضعف مسلمین نیز در چند سال بعد، یعنی ۱۴۹۲ م با شکست آخرین حکومت اسلامی در اندلس، بروز یافت. البته حدود دو قرن طول کشید تا این تغییر موازنهٔ قوا به سود اروپاییان کاملاً آشکار شود.

## ب) علل درونی

## <u>۱. استبداد</u>

در هر عصر و دورهای از تاریخ تمدن بشری شاهد برهههای زمانی مختلفی هستیم که از آنها به عنوان دورهٔ استبداد یاد می شود. به عقیده برخی استبداد بیشتر مختص جوامع شرقی است و برخی دیگر نیز این پدیده را به تمامی جوامع تعمیم می دهند و معتقدند که هر کشوری در دورههایی از تاریخ خود با استبداد پادشاهان دست و پنجه نیرم کرده است. هدف ما در این گفتار کوتاه این است که تأثیر استبداد را بر فرهنگ و تمدن اسلامی بررسی کنیم و ببینیم که به راستی چرا استبداد به عنوان یکی از دلایل رکود فرهنگ و تمدن اسلامی معرفی می شود و اصولاً استبداد چیست، چرا به وجود می آید و ویژگیهای جوامع اسلامی استبداد زده کدام است.

## تعريف استيداد

استبداد در لغت به معنای «یکه و تنها»، «به خودیِ خود به کاری پرداختن» و «خودرأی بودن» است، عبدالرحمان کواکبی اندیشمند عرب می گوید: «استبداد در لغت آن است که شخص در کاری که شایستهٔ مشورت است، بر رأی خویش اکتفا نماید». کواکبی استبداد را از لحاظ سیاسیِ «تصرف کردن یک نفر یا جمعی... در حقوق ملتی بدون ترس از بازخواست...» می داند. ۲

براین اساس می توان استبداد را خودرأیی و خودکامگی دانست که مستلزم و متضمن نظامی است که در آن دولت، و در تحلیل نهایی، فردی که در رأس دولت قرار دارد در مقابل ملت، هیچ گونه تعهد و مستولیتی ندارد، یعنی نظامی که در آن اساس حکومت بر بیقانونی است؛ به این معنی که قوانین و مقررات موجود فقط تا زمانی نافذند که مستبد کل یا گماشتگان او صلاح خود را در آن بدانند، درست به همین علت است که اصطلاحات قانون و ضابطه، در نظام استبدادی، معنا و محتوایی ندارند. "

۱. مونتگیری وات، اسپانیای اسلامی، ترجیهٔ محمدعلی طالقانی، تهران، بنگاه ترجیه و نشر کتاب، ۱۳۵۹، ص ۳۲ - ۱۰.

۲. عبدالرحمان كواكبى، طبايع الاستبداد، ترجمهٔ عبدالحسين قاجار، به كوشش صادق سجادى، تهران، تاريخ ايران، ۱۳۱۴، ص ۱۲.

۳. محمدعلی کاتوزیان، استیداد، دموگراسی و تهضت ملی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۲، ص ۱۲.

# منشأ استبداد در کشورهای اسلامی

دربارهٔ منشأ استبداد نظریههای مختلفی ارائه شده است. تجزیه و تحلیل اقتصادی جوامع شرقی اسلامی نشان میدهد که سلطهٔ اختاپوس استبداد در این کشورها تصادفی نبوده است و به شیوههای تولید، نحوهٔ تعاملات اجتماعی و پایگاههای مختلف حاصل از آن برمیگردد. مثلاً، بررسی جامعهٔ ایران نشان دهندهٔ آن است که قدرتهای نامحدود استبدادی از تأثیر سه عامل پدید آمدهاند:

لف) اقتصاد و شیوهٔ آبیاری: ازجمله مشکلات عمدهٔ کشاورزان ایران از گذشتههای دور تاکنون، مسئلهٔ آب و آبیاری بوده است. بیشتر مناطق کشاورزی ایران جزو مناطق خشک جهان بهشمار می آیند و همین عامل از دیرباز منجر به انحطاط اقتصادی کشورمان شده است. این موضوع، دولتهای مقتدر وقت را بر آن می داشت تا از یک سوبا بستن سدها و ایجاد قنوات و غیره، فعالیتهای کشاورزی را ممکن و گاه توسعه دهند. و به روستاییان کمک می کرد تا از عهدهٔ هزینههای سنگین کشاورزی بهتر برآیند. و از سوی دیگر موجب می شد که قدرت مرکزی از این امتیاز نهایت استفاده را بکند و به تحکیم بیش از پیش توان و سلطهٔ خود بپردازد.

ب) مالکیت عمومی: گذشت که مسئلهٔ آبیاری باعث شد قدرت مرکزی کشاورزان را تحت انقیاد خود درآورد. وسعت این سرزمین، نیاز به شبکههای عظیم آبیاری و ادارهٔ آن را برای بهرهبرداری از اراضی مزروعی اجتنابناپذیر ساخت. همچنین، نیاز حیاتی به آبیاری مصنوعی، پیدایش سازمانهای مقتدر مرکزی (دستگاه اداری) و استقرار قدرت مطلقهٔ فردی را به همراه میآورد. فرمانروای مستبد، از لحاظ صوری، «به نمایندگی اجتماع» مالک فرضی کلیهٔ اراضی و عهدهدار ادارهٔ امور آنها بود. به علاوه دولت، مالک بخش اعظم مؤسسات آبیاری و منابع آبی کشور نیز محسوب می شد. بدین طریق، قسمت اعظم زمین و آب، یعنی وسایل اصلی تولید به دولت تعلق داشت. آ

ج) بوروکراسی (دیوانسالاری): مالکیت عمومی مالکیت خصوصی را لگدمال میکرد و طبقهٔ حاکمه بذَ مَوْرَت مَدیران و کارگزارانی تجلی میکرد که زیر نفوذ فرمانروای مطلق بر اراضی و شبکهٔ آبیاری نظارت داشت و آن را تحت اختیار خود میگرفت، از طریق همین شبکه، دستگاه اداری عظیمی بر سراسر جامعه سایه میافکند و بدین ترتیب در مرحلهٔ معین و مشخصی از تاریخ ایران بوروکراسی ارضی، امور آبیاری، خدمات عامالمنفعه و غیره رشد مییافت و موجودیت خود را بر زیربنای اقتصادی \_اجتماعی تحمیل میکرد، ایفای وظیفهٔ حفظ، تجدید حیات و توسعهٔ نظام موجود

۱. مرتضی راوندی، *تاریخ اجتماعی ایران*، تهران، نگاه، ۱۳۴۷، ح ۲، ص ۲۸۸. ۲. مصطفی و طنخواه، *موانع تاریخی توسعه نیافتگی در ایرا*ن، تهران، ۱۳۸۰، ص ۹-۱۳۵.

تنها از طریق تمرکز مازاد تولیدات اجتماعی و جذب آن میشر میشد. بنابراین، فرمانروای مستبد ریاست عالیهٔ کلیهٔ ادارات دولتی، ارتش و خلاصه، بوروکراسی را به عهده داشت و قدرت وی مطلق و نامحدود بود. ۱

البته بایدگفت که پادشاهان مستبد برای توجیه قدرت خود از ایدئولوژی نیز مدد می جستند. آنان در فرایند تاریخی، نظریهٔ خدادادی بودن قدرت خود را مطرح کرده و به عنوان یک خاستگاه مقدس و آسمانی سعی داشتند تا حکومت را از نسلی به نسل دیگر انتقال دهند. و این گونه تبلیغ می کردند که خدمت به شاه خدمت به خداست و فرمان پادشاه نیز فرمان خداست. آ مسلماً هدف آنها از این کار نهادینه سازی رعب و وحشت مافوق بشری در قلب رعایا بود؛ به گونهای که آنها اندیشهٔ طغیان را به مخیله راه ندهند و همواره تابع و فرمان بردار پادشاه باشند.

## پیامدهای استبداد

همانگونه که گفته شد، در جامعهٔ استبدادی همهٔ مسائل تحت تأثیر علایق و سلیقه های یک فرد قرار دارد و شاید بتوان گفت که کمترین آسیب آن، از بین رفتن حقوق فردی است. در جامعهٔ استبدادزده مخروط استبداد شکل میگیرد؛ به گونه ای که حق و حقوق نامحدود هر عنصر و یا عناصر یک رده نسبت به رده های پایین تر، بدیل خود را در بی حقوقی مطلق آن عنصر یا عناصر در پیوند با ردهٔ بالاتر می یابد؛ یعنی تلفیقی از بی حقوقی و قدر تمندی همزمان، ذهنیت آدمیان را به تباهی می کشاند و تحمل این وضعیت ناهنجار به خصوص برای ذهنهای آزاد بسیار مشکل خواهد شد. چون فردیت یافتن فرد مستلزم برخورداری او از حقوق تزلزل ناپذیر است، در چنین جامعه ای، برای اکثریت چنین حقوقی وجود ندارد و مادام که چنین جامعه ای از اساس دگرگون نشود، چنین پیشگزاره ای هم عبنیت نمی یابد. آنچه در نهایت تجلی می یابد، بی حقوقی مطلق است، نه قَدَرقدر تی اکثریت. به همین نمی یابد. آنچه در این جوامع شکل نمی گیرد."

بنابراین، وقتی همه جبز تحت تأثیر عوامل مختلف مبتنی بر استبداد و، مهم تر از همه، ارانهٔ فرمانروای مستبد شکل بگیرد، چگونه می توان منتظر رشد و پیشرفت تماملات اجتماعی ازجمله روابط اقتصادی، اجتماعی و سیاسی و به طور کل، فرهنگی آن جامعه باشیم، یک جامعه از لحاظ فرهنگی تنها در صورتی توسعه می یابد که شرایط و فضای لازم را برای رشد داشته باشد، پس در

۱. *همان، من* ۱۵۹.

۲. فرهنگ رجایی، تحول اتدیشهٔ سیاسی در شرق باستان، تهران، قومس، ۱۳۷۲، می ۸۸.

۳. احمد سيف، پيش درآ مدى ير استبدادسالارى در ايران، تهران، چشمه، ۹۳۷۹، س ۷۷.

جوامع استبدادزده نمی توان انتظار داشت که فرهنگ آن جامعه توسعه یابد و گسترش پیدا کند و اگر احتمالاً در زمینه ای پیشرفتی هم به دست آید، آن دستاورد به درستی حفظ شود.

# استبداد در جوامع اسلامی

ظهور دین اسلام تحول بزرگی در اندیشهٔ بشر بهوجود آورد. هدف عمدهٔ این دین الاهی رهاسازی انسانها از کلیهٔ قیدوبندهایی است که در طول زمان بر دستوپای او پیچیده شده است. اسلام با خودرأی بودن مخالف و بنای حکومت را بر اصل مترقی مشورت قرار داده است. رسول اکرم عَبَانِهُ نیز در بیشتر مسائل با اصحاب خود مشورت می کردند پس از پیامبر نیز خلفای راشدین به گونهای رفتار می کردند که مردم از آنها با میل و رضایت درونی اطاعت می کردند و حتی اگر مجازاتی برای کسی در نظر گرفته میشد، از آنها پیروی و دستور را اجرا میکردند.

اما از زمان بهقدرت رسیدن بنی امیه بسیاری از مسائل تغییر یافت و سیاست مدارا و تحمل حکومت از بین رفت. عمال معاویه بیم داشتند که اگر به مردم آزادی دهند، آنها دست به شورش بر دارند؛ لذا به سختگیری و شکنجه مسلمانان پرداختند. نخستین بار در دوران معاویه بود که سختگیری و شکنجه اِعمال شد و اشخاصی که با وی مقابله میکردند دستگیر و کیفر میشدند. ۱ در مجموع دوران خلفای عباسی، بهویژه برخی از آنها وخیم تر از دوران اموی بود و خلفای این دوره از ایجاد قتل مخالفان خود فروگذار نبودند و این گونه سیاستها به مرور زمان نارضایتی عمومی را به دنبال می آورد. استبداد پدیده ای نیست که بتوان آن را به دورهٔ تاریخی خاصی محصور ساخت و حتی هم اکنون نیز بسیاری از جوامع با این پدیده مواجهاند. اما در برخی از برهههای تاریخی، استبداد شکل و نوع خاص خود را پیدا می کند که مورد توجه مورخان و اندیشمندان قرار می گیرد: مثلاً، بررسی امپراتوری عثمانی نشان میدهد که یکی از عوامل عمدهٔ سقوط این امپراتوری عظیم، استبداد شاهان عثمانی و نارضایتی مردم بوده است. تجزیه و تحلیل تاریخ ایاران، بهویژه در دوران مشاروطیت بیان کنندهٔ آن است که قیام مردم و انقلاب مشروطیت به طور کامل برای پایان بخشیدن به ظلم و استبداد و تشکیل حکومت عادل بر اساس قانون صورت گرفته است. در عصر حاضر نیز، بسیاری از کشورهای نفت خیز منطقهٔ خاورمیانه دارای حکومتهای مستبد هستند که به اعتقاد اندیشمندان، نوع حکومت آنها تحت تأثیر اقتصاد مبتنی بر نفت و بینیازی از درآمدهای عمومی است؛ به گونهای که گویی نفت آنها را از مردم بینیاز ساخته است. حال، علت استبداد هرچه باشد و در هر دورهٔ زمانی که پدیدار شده باشد، باید گفت که این پدیده یکی از عوامل عمده در انحطاط فرهنگ و تمدن است که فرهنگ و تمدن اسلامی نیز از این قاعده مستثنا نبوده است. بررسی تاریخی تمدن اسلامی نشان

۱ . جرجی زیدان، *تاریخ تمدن اسلام،* ترجمهٔ علی جواهر کلام، تهران، امیرکبیر، ۱۳۹۹، ص ۷۲۳-۷۲۳.

می دهد که هر اندازه استبداد شاهان کمتر بوده، به همان اندازد جامعه بستر مساعد تری برای رشد و توسعهٔ فرهنگ و تمدن به دست می آورده است.

## ۲. دنیاگرایی، تحجر و دور شدن از اسلام راستین

پیامبراکرم ﷺ به عنوان پیامآور اسلام، شیوهٔ زندگی خود را به گونهای تنظیم کرده بود که کاملاً از هر نوع اسراف و تبذیر و تجمل به دور باشد. خوراک و مسکن و پوشاک او همانند عادی ترین افراد جامعه بود و از هر نوع تجمل پرهیز می کرد، پس از وفاتش، شیوهٔ زندگی خلفای راشدین نیز به او شباهت داشت. آنها نیز سعی می کردند تا با تبعیت از اسلام راستین و شیوهٔ زندگی رسول اکرم از تجملات مادی پرهیز کنند و خود به الگویی مناسب برای زندگی سایر مسلمانان مبدل شوند در حتی که با شروع خلافت امویان دنیا گرایی و تجمل، منجر به دوری مسلمانان از اسلام راستین شد همچنان که عامل تحجر نیز مانعی بر سر راه تعقل و نواندیشی و باعث رکود تمدن و فرهنگ اسلامی بوده آست

# الف) دنیاگرایی

ابن خلدون معتقد بود که حکومتها همانند یک انسان دارای عمر و دوردهای مختلف زایش، رشت و جوانی و ضعف و پیری هستند. وی معتقد بود که دولتها از زمان پیدایش تا مرحله زوال و انتحضاط معمولاً پنج مرحله را پشت سر میگذارند؛ مرحلهٔ نخست، مرحلهٔ پیروزی نام دارد و فرد فرماتروا با بهره گیری از پیوندهای قومی که بهنوعی، از خودرأیی و یکه تازی او جلوگیری می کننه قنرت را به دست می آورد. در مرحلهٔ دوم، سعی می کند تا با تنبیت فرماندهی، قدرت را به انحصار خود در آورد. در مرحلهٔ سوم، با حفظ خودکامگی از مزایای آسودگی و آرامش تکیهبر اریکهٔ قدرت بهردمند می شود و به اصطلاح، به جمع آوری میوههای قدرت می پردازد. در این مرحله تجمل و آسودگی پدیدار می شود. وی به تقلید از دولتهای مشهور دیگر، مبالغ هنگفتی پول را صرف ساخت بناهای عمومی و زیباً ازی شهرها میکند. در ادامهٔ این روند، پیروان و اطرافیان و دستاندرکاران حکومت دست به جمع<sup>آ</sup>وری ثروت و توانگر شدن میزنند و به نوبهٔ خود زندگی تجملی را در پیش میگیرند، دوران رونق اقتصادی فرا میرسد، صنایع، هنرهای زیبا و دانشها در سایهٔ توجهات طبقهٔ حاکم تشویق میشوند و رو به پیشرفت میگذارند، در این دوران، زمان استراحت و تن آسایی فرا میرسد و در آن انسانها از آسایش و لذتهای جهان برخوردار می شوند. در این قسمت، نخستین مرحلهٔ تکامل دولت به بایان می رسد، در مرحلة جهارم، كه با خرسندي حاكمان و رعايا همراه است، دورة اوح فرا مىرسد. اينان از پيشينيان خود در بهرهمندی از لذتهای زندگی تقلید می کنند؛ غافل از اینکه پیشینیان برای نیل به این لذتها تا چه اندازه مبارزه کردهاند. آنها فکر میکنند که زندگی تجملی و پرزرق و برق آنها و مزایای گوناگون تمدن همیشه وجود داشته و تا ابد وجود خواهد داشت. تجمل، آسایش و ارضای خواهشهای نفسانی

برای آنها عادی می شود و کاملاً به چیزهایی که پیشینیان تحصیل کرده بودند، متکی می شوند و در برابر عواملی که ممکن است در کامیابی آنها ایجاد اختلال بکند، ناتوان هستند. در مرحلهٔ پنجم، حکومت رو به انحطاط و زوال نهاده و آخرین مرحلهٔ اسراف و تبذیر آغاز می شود عادت به تن آسایی و تجمل، ضعف جسمانی و فساد اخلاقی را به بار می آورد و در نتیجه، حکومت کاملاً سست شده و در اثر تهاجم بیرونی یا اضمحلال درونی یا ترکیبی از هر دو، از بین می رود.

اغاز سلسلهٔ بنیامیه و شروع تجمل. بیشتر فتوحات اسلامی در دورهٔ بنیامیه تکمیل شد و این مسئله بهنوعی در خدشه دار شدن اسلام راستین نقش داشت؛ زیرا اسلام از طریق خاندان و عوامل وابسته به آنها، که خود اعتقاد چندانی به آن نداشتند، ترویج می شد. بنیامیه بدعتهای مختلفی در دین به وجود آوردند و آن را به نام دین گسترش دادند. آنها با زیر پاگذاشتن اصل برابری و مساوات در اسلام به ترویج اندیشهٔ بر تری عرب بر عجم پرداختند. امویان بسیاری از درآمدهای دولت اسلامی را صرف عیاشیها، ساخت کاخها و بناهای مجلل می ساختند؛ که همین امر خود، موجب افزایش نارضایتی عمومی و در نهایت، اضمحلال این سلسله شد. بعد از آنها هم بنی عباس به تداوم همین شیوه ها پرداختند و سرنوشت مشابهی پیدا کردند.

ثروت هنگفت خلفا و امرا و نتایج آن. خلیفه فرمانروای تامالاختیار ممالک اسلامی بود، پس کلیهٔ درآمدها به دست او میرسید و طبعاً بیش از همهٔ مردم ثروت داشت. بعد از خلفا والیان و امیران نیز اموال هنگفتی به دست میآوردند، زیرا جمعآوری مالیات با آنها بود و هرچه میخواستند از مردم میگرفتند. طبیعی است که بشر هر اندازه که پول و ثروت بیشتری در اختیار داشته باشد به همان اندازه زندگانی خود را توسعه می دهد و در خوراک و پوشاک و تجمل افراط می کند، چنان که گرایش به تجمل، خوی و خصلت صحراگردی را از سر اعراب بیرون آورد و آنان را به تجملات شهرنشینان معتاد کرد؛ به گونهای که از لحاظ تجمل و تفنن گوی سبقت را از پادشاهان ایران و روم ربودند، نخستین بار عمر به لباسهای فاخر معاویه اعتراض کرد و گفت: «معاویه! مانند کسری، پادشاه ایران، لباس بوشیددای!؟» ۲ خلفای بنی امیه پارچه های حریر گلدار و پرنقش ونگار را می پسندیدند چنان که دوازده هزار لباس حریر پرنقش ونگار هشامین عبدالملک معروف است و بدین گونه تجمل و دوازده هزار لباس حریر پرنقش ونگار هشامین عبدالملک معروف است و بدین گونه تجمل و دار حتالی، مسلمانان را مسخر خود ساخت که یکی از ضربات مهلک وارد شده به مسلمانان، همین عامل بود ۳ (نگاه کنید به سقوط اندلس).

۱. نک: عبدالرحمان ابن خلدون، مقدمهٔ ابن خلدون، ترجمهٔ محمد پروین گنابادی، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۲۳۳۹،

۱۱۱۰۰ . ۳. زینالعابدین قربانی، علل پیشرفت اسلام و اتحطاط مسلمین، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۲، ص ۸۹ ـ ۸۹.

#### ب). تحجر

یکی دیگر از عوامل رکود فرهنگ و تمدن اسلامی تحجر است که برای درک تأثیر آن در فرهنگ اسلامی باید به تعریف و تبیین دقیق آن پرداخت. تحجر معانی متعددی دارد که از آن جمله می توان به ایستایی، تحول ناپذیری، جمود و برنتابیدن فرهنگ و ارزشهای حقیقی و متعالی اشاره کرد. تحجر در حوزهٔ اندیشه و تفکر رخ می دهد و اگر در زمینهٔ گرایش و رفتار ظاهر شود، جمود نام دارد. در مفاهیم قرآنی نیز از تحجر به عنوان مرحله یا مانعی برای شناخت حقیقت یادشده است: «ثُمَّ قَسَتْ قُلوبکُم مِنْ بَعْدِ ذلك فَهِی کالحِجارَة اَوْ اَشَدُ قَسُوة...» (بقره، ۷۴). از دید قرآن کریم، این دسته افراد آنهایی هستند که از حوزهٔ اندیشه و تفکر فاصله گرفته، هدایت ناپذیر شدهاند. پس تحجر علت عدم پذیرش حق و گرایش به کمال و سعادت واقعی است و متعاقباً مانعی جدی در شکوفایی اندیشهٔ دینی و ایجاد تعامل مثبت نظری و عملی با حقیقت، معرفت، حکومت، مدیریت و سیاست و حتی تقدیر معیشت است و متحجران از اسلام جز آموزههای بسته، رسوبیافته و انعطاف ناپذیر در برخورد با اقتضائات زمان و مکان و تغییر موضوع و محمولها ندارند و هرگز پذیرای فقر اندیشه و عمل خویش، و بازشناسی و بازنگری فکر و فعل به اصطلاح، اسلامی خود نیستند و همواره راکد و تحول ناپذیرند. ا

پس یک انسان متحجر پیلهٔ سخت و نفوذناپذیر فکری به دور خویش می تند و به هیچ وجه حاضر به تغییر افکار و عقاید خود نیست. استاد مطهری در مورد این مسئله می گوید: «یک سری جریانهای فکری در دنیای اسلام پیش آمده است که باید نامشان را افراط یا جهالت گذاشت؛ جریانهایی که یک نوع افراط کاری و دخل و تصرف بیجا در امور دینی بوده است. متقابلاً جریانهای فکری دیگری در دنیای اسلام پیش آمده است که تفریط و کندروی و جمود بوده است ـ ولی همه مربوط به گذشته بود دنیای اسلام پیش آمده است که تفریط و کندروی و جمود بوده است ـ ولی همه مربوط به گذشته بود ـ مسلمان باید به تعلیم قرآن معتقد باشد و جریان معتدلی را طی کند» آلستاد مطهری با تجزیه و تحلیل جریانهای فکری منحرف سه جریان کلی را شناسایی می کند که به شدت گرفتار جموداندیشی بوده اند و در ترویج تحجر نقش مؤثری بازی کرده اند:

جریانی که نظریهٔ «حسبُنا کتاب آلله ای را در رسیدن به مقاصد حکومتی و سیاسیاش مطرح کرده آست. اقدامات این گروه در ایجاد انحراف فکری و مهجور ماندن عترت و انزوای سنت و سیرهٔ نبوی مؤثر بود.

۲. جریانی که در برابر آن «حسبنا احادیثنا و اخبارنا» را طرح کردند و به مهجور ساختن قرآن کریم اهتمام ورزیدند و جامعه را از معارف و آموزههای اصیل و حیاتی بازداشتند.

۳. جریانی که در قالب تقدس، مسئلهٔ معرفت ناپذیری و دست نایافتنی بودن آموزههای قرآنی را

۱. محمد جواد رودگر، «تحجر و تجدد از منظر استاد مطهری»، کتاب نقد، سال هفتم، شماره ۲ و ۴، بهار و تابستان ۸۲ محمد جو ۲۱، ص ۵۰-۳۹.

مطرح کردند و شبعار «أين التراب و رب الاربابِ» أنان به «تعطيل فكسرى» انجاميد. أنان را «معطّله» تاميدهاند.

اگر در تاریخ اندیشهٔ اسلامی و جریانهای فکری و فرهنگی دورههای مختلف جوامع اسلامی به تحقیق بپردازیم، میبینیم که بر اساس این سه دسته جریانهایی مانند «اخباریگری و ظاهرگرایی» در برابر جریان «باطنیگرایی و تأویلگرایی» یعنی دو نظام فکری معیوب و آسیبدیدهٔ حنبلیان و اسماعیلیان از یک طرف و جریان اخباریگری در حوزهٔ اندیشهٔ شیعی از طرف دیگر، ضربات سخت و سهمگینی را بر پیکر فرهنگ و تمدن اسلامی وارد کرد که به تعبیر استاد مطهری، ضربهای که اسلام از دست اخباریگری شیعی خورد، از هیچ گروه و جریانی نخورد. ۲

# ج) جریانهای عقلی و عقل گریز در جهان اسلام

به هر حال، شکوفایی و انحطاط تمدنها ازجمله تمدن اسلامی محصول جریانهای فکری متعددی بوده است. برخی اندیشمندان دلایل و ریشههای افول فرهنگ و تفکر اسلامی را به دورهٔ خلافت متوکل عباسی (۲۳۲-۲۳۲ ق) نسبت دادهاند. این خلیفه برخلاف خلفای قبل از خود، که تمایلات معتزلی یعنی عقلگرایی داشتند و از اهل نظر و حکما و فلاسفه و دانشمندان جانبداری می کردند، به زمرهٔ هواداران سنت و حدیث پیوست و با عقاید معتزله مخالفت کرد و جدل و مناظره در آرا و عقاید را ممنوع کرد؛ تا آنجا که اگر کسی وارد مناظره و مباحث علمی می شد، وی را مجازات می کرد. یکی از پیامدهای این اقدام، رشدگروهی از اهل حدیث در لوای احمدبن حنبل بود که تنها به تبعیت و تقلید از حدیث و سنت و تسلیم در برابر نصوص و منقولات اعتقاد داشتند و مخالفان خود، یعنی اهل عقل و نظر، به ویژه معتزله را به کفر متهم می ساختند. این جریانات با ظهور امام محمد غزالی و کتاب مشهورش، احیاء علوم الدین شدت بیشتری یافت و ایستادن در برابر تعقل و معتزله و تکفیر آنها دامن متهم شدند.

در کنار این عوامل رکود تفکر اسلامی می توان گسترش تصوف در قرون ششم و هفتم هجری را نیز به آنها اضافه کرد. برخی از محققان از این جریان به عنوان آفت بزرگ علوم عقلی به ویژه فلسفه و استدلال یاد کردهاند. اهل تصوف در برابر اهل شرع و پیروان عقل، شهود و اشراق و عشق را وسیلهٔ درک حقایق معرفی می کردند و عقل و استدلال را برای وصول به حقیقت ناکافی می شمردند و گاه از آن به عنوان حجاب شناخت و معرفت خداوند یاد می کردند، در مجموع، عوامل فوق را می توان بزرگ ترین موانع رشد تفکر اسلامی دانست، هر کجا تعقل و تفکر محکوم به ایستایی باشد، طبعاً

۲. رودگر، پیشین، س ۵۳.

جمود و تحجر نیز تقویت خواهد شد. پس با بررسی تاریخ اندیشهٔ اسلامی می توانیم جمود و تحجر را به تعطیلی تعقل نسبت دهیم.

## يرسشما

- ۱. به نظر شما مهمترین علت جنگهای صلیبی چیست.
- ۲. علل حملهٔ مغولها به ایران و جهان اسلام را تشریح و پیامدهای آن را توضیح دهید.
  - ٣. اشتباهات عمدهٔ سلطان محمد خوارزمشاه در مقابله با مغولان را توضيح دهيد.
    - ۴. علل سقوط اندلس را از لحاظ داخلی بررسی کنید.
    - ۵ نحوهٔ تهاجم فرهنگی مسیحیان در اندلس به چه صورت بوده است؟
- ۶ استبداد از دیدگاه کواکبی به چه معنی است؟ و ریشههای استبداد در جوامع شرقی چیست؟
  - ۷. جریانهای تحجر در دنیای اسلام از دیدگاه شهید مطهری کداماند؟
    - ۸ دنیا گرایی و تجمل چه پیامدهایی برای مسلمانان بدنبال آورد؟

#### فعاليتهاي علمي

- ۱. در مورد تأثیر جنگهای صلیبی بر ساختار قدرت اروپا مقالهای تهیه و در کلاس ارائه کنید.
- ۲. بیگمان سقوط اندلس برای مسلمانان امروز، دربرگیرندهٔ نکات آموزنده ای است. در قالب گروههای متعدد به بحث در این زمینه بپردازید.
- ۳. یکی از ویژگیهای جوامع شرقی از دیدگاه مارکس استبداد این جوامع است. سیر تاریخی استبداد شرقی از دیدگاه مارکس را در قالب یک کنفرانس ارائه دهید.
  - ۴. كتاب طبايع الاستبداد كواكبي را خلاصه كنيد و در كلاس ارائه دهيد.
  - ۵ تحقیقی در مورد تأثیر فرهنگ مسلمانان بر مغولان به عمل آورید و در کلاس درس اراثه دهید.

# منابع براي مطالعة بيشتر

- ۱. اقبال آشتیانی، عباس، تاریخ مغول در ایران، تهران، نامک، ۱۳۷۶.
- ۲. زیدان، جرجی، تاریخ تمدن اسلام، ترجمه و نگارش علی جواهرکلام، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۹.
  - ۳. علمداری، کاظم، چرا ایران عقب ماند و غرب پیش دفت، تهران، توسعه، ۱۳۸۰.
  - ۴. لمب، هارلد، چنگیزخان، ترجمهٔ رشید یاسمی، تهران، امیرکبیر، چاپ ۴، ۱۳۸۱.
  - ۵ هولت، بي ام، و أن لمبتون، تاريخ اسلام، ترجمهٔ احمد أرام، تهران، اميركبير، ١٣٨٠.

# بخش هشتم

# خيزش؛ اقتدار مجدد جهان اسلام

#### ۱. صنفویان

الف) روند شکلگیری: محققان دربارهٔ تبار عربی یا ترکی یا کردی یا ایرانی خاندان صفوی اختلاف نظر دارند. اولین فرد این خاندان، شیخ صفیالدین اردبیلی (۲۳۵–۶۵۰ق)، از مشایخ و عرفای بزرگ ایران است که در جست و جوی مراد به شیخ زاهد گیلانی رهنمون شد و نزد وی مقام ویژدای یافت و پس از مرگ وی، ریاست طریقت زاهدیه را به عهده گرفت. آ مقام معنوی شیخ صفی بسیار با اهمیّت بود، سهولت و زیرکی وی باعث شد تا مذهب تشیّع در قالب این طریقت گسترش یافته، بتدریج به مذهبی فراگیر در ایران، سوریه و آسیای صغیر تبدیل شود."

بعد از شیخ صفی، فرزندش صدرالدین در ۷۳۵ق جانشین پدر شد. فعالیتهای پیروان صفی با ساختن آرامگاه وی در اردبیل گسترش پیدا کرد و آرام آرام شیوخ خانقاه اردبیل وارد بازیهای سیاسی پس از ایلخانان شدند. بعد از وی خواجه علی و ابراهیم به خلافت رسیدند و طی این دوره نیز فعالیت تبلیغی صفویان ادامه داشت، تا اینکه جنید در ۸۵۱ق به ریاست طریقت صفوی رسید. او تحایل آشکار خویش را به قدرت دنیوی نشان داد و لقب سلطان گرفت که نشان دهندهٔ غلبهٔ روح دنیوی وی بر جنبدهای دیگر طریقت صفوی است. وی بارها مریدانش را به جهاد علیه کفار تحریک کرد. میدر به سال ۹۶۰ق جانشین جنید شد. بعد از حیدر، علی جانشین او شد و خود را پادشاه خواند، آ با تحرکات سیاسی صفویان، آق قوینلوها که متحد و دوست صفویان بودند، نیز از بابت آنان نگران

۱۰ ابن بزاز اردبیلی (درویش توکلی بن اسمعل بزاز)، صفوة الصفا، مقدمه و تصحیح علامرضا طباطبایی مجده شهران،
 زریاب، ۱۳۷۶، ص ۱۷۰ حسین ابدال زاهدی، سلسله النسب صفویه، تهران، ایرانمهر، ۱۳۲۰، ص ۱۱-۱۰.

۲ ابن بزاز، پیشین، فصول ششم و هفتم.

۳ داجر سیوری، ایران عصس صفوی، ترجمهٔ کامبیز عزیزی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۴، ص ۸.

۴۰ ابن بزاز، پیشین، ص ۹۸۳ و ۸۹۸، ۵۰ سیوری، ص ۱۵-۱۹. ۹۳۵ و ۸۹۸، ۴۳۵، ۳۳۵ می ۴۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵، ۳۳۵،

شدند. علی به دست آق قوینلوها کشته شد و اسماعیل هفت ساله توسط اهل اختصاص (یاران معتمد و ویژهٔ صفویان) به گیلان فراری داده شد. ۱

ب) تشکیل دولت صفوی: اسماعیل با بازگشت به اردبیل در ۹۰۵ ق توانست مریدانش را سازمان دهی مجدد کند. وی با استفاده از ضعف آق قویناوها توانست در ۹۰۷ ق شهر تبریز را تصرف و در آنجا تاجگذاری کند. این اقدامات را اهل اختصاص صورت دادند، زیرا اسماعیل چهارده سال بیشتر نداشت. وی مذهب شیعه را رسمی اعلان کرد و به ترویج و تقویت امامیه همتت گماشت. پس از مدتی اسماعیل برای سروسامان دادن به اوضاع شمال شرق ایران وارد نبرد با ازبکان شد، امّا به سبب اختلاف اصحاب شمشیر (ترکان) و اصحاب قلم (ایرانیان دیوانسالار) نتوانست در نبرد غجدوان کاری از پیش ببرد و نبرد به زیان ایرانیان پایان یافت. در جبههٔ غربی نیز اسماعیل با دولت سنی مذهب عثمانی نیز اختلافات اساسی داشت. عثمانیها هرگز حاضر به پذیرش دولت شیعی مذهب صفویان نبودند و نیز تحرکات هواخواهان صفوی در آناتولی و مداخلهٔ صفویان در امور عثمانیها منجر به جنگ معروف چالدران (در ۹۲۰ ق) شد. شکست صفویان باعث اشغال تبریز و انفعال منجر به جنگ معروف چالدران (در ۹۲۰ ق) شد. شکست صفویان باعث اشغال تبریز و انفعال طولانی شاه اسماعیل تا اواخر عمر شد.

ج) مرحلهٔ تثبیت: با درگذشت اسماعیل در ۹۳۰ق تهماسب بر تخت سلطنت جلوس کرد. ه وی در طول حکومت خویش توانست به شایستگی قدرت صفویان را تثبیت کند. وی ابتدا نافرمانی امرا و قزلباشان را که خواهان قدرت بیشتر در برابر ایرانیان بودند، فرو نشاند و انضباط خاصی را در میان قزلباشان و دولتمردان برقرار ساخت که تا سالهای پایانی سلطنت ۵۴ سالهٔ او تداوم یافت.

شاه تهماسب در جنگ معروف مرو در سال ۹۳۵ ق توانست بر ازبکان غلبه پیداکند و توانست با اتخاذ شیوهٔ جنگی و به کارگیری توپخانه، نیم قرن دولت صفویه را به صورت متحد و یکپارچه نگهدارد. در دوران کوتاه سلطنت شاه اسماعیل دوم (۹۸۵–۹۸۴ ق) و سلطان محمد خدابنده (۹۹۶–۹۸۵ ق) اوضاع داخلی و خارجی صفویان به سبب نابسامانی اوضاع دربار و مداخلههای قزلباش پریشان بود.۷

۱. هم*ان، می* ۳۴۷ و ۳۴۰

۲. همان، ص ۵۱-۱۳۴۹ حسن بیگ روملو، احسن التواریخ، به تصحیح عبدالحسین نوایسی، تهران، انتشارات بابک، ۱۳۵۷، ص ۸۰.

۳. جهانگشای خاقان، (تاریخ شاه اسماعیل) مقدمه، اسلام آباد، مرکز تحقیقات فارس ایران و پاکستان، ۱۹۸۰، می ۱۹۸۰، می ۱۳۵-۳۰.

۵. خورشاه بن قباد الحسينی، تاريخ ايلچی نظام شاه، تصحيح محمد رضا نصيری، تهران، انجمن آشار و مغاخر فرهنگی، ۱۳۷۹ مس ۲۸۱ ـ ۲۷۷.

۷. اسکندر بیک منشی، تاریخ عالم آرای عباسی، تصحیح محمد دبیر سیاقی، تهران، دنیای کتاب، ص ۳۴۱،

د) عصر اقتدار: عباس میرزا در سال ۹۹۶ق بر تخت سلطنت نشست. وی با اقدامات و اصلاحات خویش توانست ایران را از ناتوانی و ضعف بیرون آورد و به گونهای اقتدار ایران را به سراسر جهان برساند چنان که سلاطین اروپا و پاپ روم سفرای خویش را به دربارش میفرستادند. ۱

شاه عباس که در ابتدای سلطنت خویش شاهد دسته بندی طوایف مختلف قزلباشها بود، واقف بود که باید به خودسری آنان خاتمه دهد تا خود قربانی آنان نگردد. لذا برای جانشینی قـزلباشان، نیروهای گرجی و چرکسی و ارمنی را در ساختار نظامی وارد کرد و ارتش منظمی پدید آورد و با استفاده از دانش نظامی اروپاییان به ویژه برادران شرلی آنان را به سلاح گرم و توپخانه مجهز کرد و با ارتش به سرکوب قزلباشان و تأمین امنیت پرداخت و به اوضاع اقتصادی مملکت سامان بخشید. شاه عباس اهمیت فراوانی برای تجارت، به خصوص تجارت خارجی، قایل بود<sup>۲</sup> و مناسبات خود را با دول اروپایی گسترش داد. شمار سفرای فراوان وی در کشورهای اروپایی نشانگر این فعالیت گسترده است. از آثار این اقدامات بود که شاردن پس از بازدید از ایران چنین ابراز کرد که پس از مرگ این پادشاه بزر**گ** رونق و رفاه نیز از ایران رخت بربست.<sup>۳</sup>

سیاست شاه عباس مبنی بر قتل شاهزادگان و حبس کردن آنان در حرم، سبب شد که دربار صفوی از مردان کارآزموده، که می توانستند تداوم بخش روند پیشرفت دورهٔ شاه عباس کبیر باشند، خالی شود. شاه صفی بعد از شاه عباس در ۱۰۳۸ ق به قدرت رسید. در زمان وی سیاست تبدیل ولایات ممالک به ولایات خاصه که عباس اول برای تحصیل درآمد بیشتر و تقویت بنیهٔ نظامی کشور ایجاد کرده بود توسعه یافت که این امر باعث صدمه دیدن بنیهٔ دفاعی کشور شد. خاندان امامقلیخان، که خدمات فراوانی انجام داده بودند، ریشه کن شدند. ۴ شاه عباس دوم، جانشبن شاه صفی، نیز نتوانست اوضاع پریشان حکومت را سامان چندانی ببخشد؛ هر چند که وی توانست تا حدّی مرزهای امپراتوری را دستنخورده نگاه دارد و حتی در ۱۰۵۸ ق قندهار را از تیموریان بازپس گیرد. د با به سلطنت رسیدن شاه سلیمان، سلسلهٔ صفویه رو به زوال رفت. در این دوره نفوذ علما در عرصهٔ سیاسی، مذهبی شتاب فراوانی گرفت، اما ضعف کامل صفویان در زمان شاه سلطان حسین

۱ ، نصرالله فلسفی، *زندگائی شاه هیاس*، تهران، انشارات علمی، ۱۳۷۱، ح ۴ و ۵، ص ۱۹۷۱-۱۳۲۵

۲ سیوری، پیشین، ص ۹۹، ۳. سپوری، در پا پ صب*قویان*، ترجسهٔ رمضان علی روحالهی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۸۰، ص ۱۹۸.

۴، محمد پوسف واله فزوینی اصفهانی، *ایران در زمان شاه صفی و شاه هباس دوم*، تصحیح محمد رضا نصیری، تهرآن، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، ۱۳۸۰، ص ۱۵–۳۱۳، ۵۱-۳۵۰.

٥. ولى قلىبن داودبن قلي شاملو، قصص الخاقائي، تصحيح و پاورتى سيدحسن سادات ناصرى، سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ، ۱۳۷۱، ص ۴۱۲-۳۰۹.

بود که فردی ضعیف و بی توجه به امور مملکت بود. در این ایام افغانان قندهار که سیطرهٔ صفویان را بر خود خوش نمی دانستند به ایران حمله کردند و با تصرف اصفهان در ۱۱۳۵ ق به حیات این سلسله خاتمه دادند. ۱

#### مناسبات خارجي

همسایگان صفویان در زمان تشکیل حکومت، در غرب عثمانیها، در شمال شرقی ازبکان و در شرق گورکانیان بودند که روابط صفویان با آنان فراز و نشیبهای فراوانی داشت.

الف) مناسبات با همسایگان: در روابط خارجی صفویان با همسایگان خویش، توجه به این نکته ضروری است که فقط عامل مذهب (شیعه) مهم ترین عامل تأثیرگذار در روابط خارجی نبود، بلکه دلایل و عوامل گوناگونی دیگر نیز وجود داشتند.

ازبکان همسایهٔ شمال شرق ایران به سبب خلق و خوی صحراگردی و نظام قبیلهای حاکم بر محیط زندگیشان، معمولاً با ایرانیان درگیر می شدند، اما نکتهٔ مهم در این مناسبات این است که صفویان عمدتاً از موضع قدرت با آنها برخورد می کردند و پیروز میدان بودند. آعمدهٔ کشمکشهای صورت گرفته نیز، علاوه بر تفاوت مذهبی دو دولت، به علت نبود مرزهای مشخص جغرافیایی، سیاسی بین این دو کشور بود. در کنار کشمکشها روابط دوستانه نیز وجود داشت. رفت و آمد سفرای متعدد ایرانی و ازبکی و نیز عبور ازبکان از ایران برای مراسم حج، مناسبات دوستانه ای را طلب می کرد که صفویان این را بر عهده داشتند. "

روابط صفویان با عثمانیها آمیخته با جنگ و صلح بود. جنگهای متعدد و عهدنامههای صلح مختلف نشان دهندهٔ این فراز و نشیبهاست. مهم ترین برخورد ایران و عثمانی جنگ چالدران بود که به واسطهٔ حمایت شاه اسماعیل از سلطان مراد، شاهزادهٔ یاغی عثمانی، و اختلاف مذهبی دو دولت صورت گرفت. در دورهٔ شاه تهماسب با انعقاد صلح آماسیه در ۹۶۲ ق و روابط وارد مرحلهٔ جدیدی شد. برابر این معاهدهٔ صلح، قسمتی از کردستان و بین النهرین و گرجستان در اختیار عثمانی قرار گرفت و

۱. تساریخ ایسران دوره صیفویان پیژوهشی از دانشگاه کسبرسع، ترحمهٔ بعقوب آژند، سیر جامی، ۱۳۸۰، می ۱۲۲ - ۱۲۲،

۲. برای آتجاهی بیشتر نک: عباستای خذاری، روابط صفویه و ازبکان، مؤسسه چاپ و استارات و زارت خارجه، خ<sup>۱۱</sup> ۲. اسکنادر بیک مشی، پیشین، ص ۷۲-۷۳.

۳. هامر پورگشتال، ت*ناریخ امپراتوری هشمانی، ترجمهٔ مبرزا دکیعلی آبادی، به اهستمام جسمشید ک*یبان فر، تهو<sup>ان،</sup> زرین، ۱۳۲۷، ص ۱۹-۸۱۱.

۵. خورشاه، پیشین، ص ۸۱-۱۱۸۴ اسکندر بیک منشی، پیشین، ج ۱، ص ۲۸-۹،

در مقابل ارمنستان، کاخت و قسمتی از آذربایجان شرقی امروز جزو ایران شناخته شد ۱ و خطوط مرزی مشخص شد. این معاهده تا دورهٔ سلطان محمد خدابنده پابرجا بود. ۲

در اوایل دورهٔ شاه عباس، وی اجباراً مناطقی از ایران را به عثمانیها واگذار کرد که بعدها توانست آنها را از عثمانیها بازپس گیرد. تر زمان شاه صفی، عثمانیها بغداد را تصرف کردند و شاه معاهدهٔ قصر شیرین (زهاب) را در ۴۹ ق با عثمانیها منعقد ساخت که بصره و قسمتی از غرب کردستان را به عثمانی واگذار می کرد و در مقابل، آذربایجان شرقی، رواندوز و ارمنستان و گرجستان به ایران داده شد. این عهدنامه دارای اهمیت فراوانی بود، زیرا تکلیف سرزمینهای مورد اختلاف را مشخص کرد و صلح را به مدت یک قرن برقرار کرد. تنکتهٔ آخر اینکه عوامل متعددی در روابط ایران و عثمانی دخیل بودند از جمله مذهب، عوامل سیاسی، تحریکات مرزی قبایل، مشخص نبودن سرحدات، توسعه طلبیهای عثمانی.

روابط با گورکانیان کمتر از دیگر همسایگان دستخوش خصومت و درگیری بود. تنها نکتهٔ مهم قندهار بود. روابط دوستانهٔ صفویان با گورکانیان در اکثر دورههای پادشاه صفویان ادامه داشت و حفظ آرامش و صلح برای هر دو حکومت در اولویت قرار داشت.<sup>۵</sup>

ب) مناسبات با دول اروپایی: با نفوذ پرتغالیها در خلیج فارس از حدود سالهای ۹۱۲ ق به بعد، شاه اسماعیل ناچار به استیلای آنان تن داد و در صدد بود که علیه عثمانی از پرتغالیها کمک گیرد. نتیجهٔ قرارداد با پرتغالیها این بود که ایرانیان به کار بردن سلاحهای آتشین را از پرتغالیها آموختند و در دورهٔ جنگهای بیست سالهٔ شاه تهماسب با عثمانی، پرتغالیها مقداری تفنگ و وسایل جنگی جدید به ایرانیان دادند. آ از این زمان به بعد بود که مبلغان مسیحی به تالاشهایی بارای برقراری ارتباط دست زدند.

در سال ۱۰۰۶ ق دو انگلیسی به نام آنتونی شرلی و رابرت شرلی به دربار شاه عباس اول آمدند. شاه عباس سال بعد آنتونی شرلی را با نامههای دوستی از سوی شاه برای پاپ و پادشاهانی مثل رودلف دوم امپراتور مقدس روم، هانری پادشاه فرانسه، ملکهٔ انگلستان، حاکم ونیز و دوک توسکانی اعزام کرد، آنتونی موظف بود تا حمایت این پادشاهان را در مبارزه با دشمن مشترک یعنی عثمانیها جلب کند. در رقابت انگلیسیها با پرتغالیها آنتونی جنکینسون به نمایندگی از شرکت مسکو به ایران

۱ ، عبدالرضا هوشنگ مهدوی ، تاریخ روابط خارجی ایسران از ابستدای دوران صسلویه تسا پهایان جسنگ دوم جهانی، امیرکبیر، ۱۳۷۵، ص ۳۳. ۲ ، راجر سیوری ، پیشین، ص ۷۳-۲۰.

۳. ه*مان، ص* ۲-۸۳. ۵. برای آگاهی بیشتر نک: ریاضالسلام، *تاریخ روابط ایران و* هتک (در دورهٔ صغویه و افشادیه)، ترجمهٔ محمدباهر آرام و حباسقلی غفاری فرد، تهران، سپهر، ۱۳۷۳. ۲. هوشنگ مهدوی، پیشین، ص ۳-۲۲.

آمد و حامل نامههایی از ملکهٔ الیزابت برای شاه تهماسب بود که هدف آن برقراری مناسبات بازرگانی بود. انگلیس به وسیلهٔ کمپانی هند شرقی در ۱۰۲۴ ق توانست آرام آرام به بازار ایران رخنه کند؛ پارچههای خود را به ایران آورد و تجارتخانههایی در شیراز و اصفهان دایر و نیز امتیازاتی از شاه عباس کسب کند. شاه عباس در نظر داشت از نیروی دریایی انگلیس بر ضد پرتغالیها استفاده کند و در نهایت امامقلی خان توانست به کمک انگلیسیها هرمز را از دست پرتغالیها خارج سازد. ۱

در سال ۱۰۷۴ ق فرانسویان در روابط ایران با دول اروپایی ظاهر شدند و هیئتهای کاپوسن در ایران فعال شد و مراکزی در اصفهان دایر کرد و امتیازاتی مشابه انگلیسیها و هلندیها به دست آوردند. کمپانی هند شرقی انگلیس توانست تا پایان دورهٔ صفوی موقعیت دلخواه خود را در ایران حفظ کند.

دربارهٔ روابط خارجی صفویان می توان گفت که زمامدارانی چون شاه اسماعیل، شاه تهماسب، شاه عباس کبیر تمام تلاش خود را برای حفظ استقلال و تمامیت ارضی کشور در برابرمهاجمان به کار گرفتند و توانستند تا دو قرن مقتدرانه از مرزهای سیاسی و هویت ملی خود دفاع کنند.

## فرهنگ و تمدن در دورهٔ صفوی

رسمیت تشیع و پیامدهای آن: چنان که گفته شد شاه اسماعیل به سال ۹۰۷ق در تبریز مذهب شیعه را رسمی کرد و فرمان داد تا خطیبان ممالک آذربایجان خطبه به نام «ائمهٔ اثنی عشر سلام الله علیهم الی یوم الحشر» بخوانند. "با رسمیت تشیع، خلاهای جدی فراروی صفویان قرار گرفت که استقرار احکام شیعی و تمشیت امور بر مبنای فقه شیعه از آن جمله بودند. بنابر کمبود افراد آگاه به فقه شیعه در خود ایران، شاه اسماعیل دست به دامان علمای شیعی جبل عامل و بحرین شد و آنان را به ایران دعوت کرد. "این روند در دورهٔ شاه تهماسب به جد دنبال شد و علمای فراوانی به ایران مهاجرت کردند. بعضی از علمای دینی با دولت صفوی همکاری کردند و به تقویت آن کوشیدند و در عوض شاهان نیز علمای دینی و جایگاه آنان را تقویت کردند و مناصب مهمی چون صدر، شیخ الاسلام، مجتهد، قانمی و مفتی را بر عهدهٔ علمای دینی قرار دادند. در زمان شاه عباس اقتدار وی، قدرت مذهبی را تحت الشعاع قرار داد، اما پس از وی دامنهٔ اقتدار علما گسترده تر شد و در واپسن روزگاران حکومت، محمد باقر مجاسی یکی از بانه و ذرین علمای عسر صفوی در عهد سلیمان و

۱، راجر سیوری، پیشین، ص ۱۳-۱۰،

۲. برای آگاهی بیشتر نگ عبادالحسین نوایی، روابط سیاسی و اقسسادی ایران در دوره صفوید، تهران، ست، ۱۳۷۷ فصل هشتم.
 ۳۱ خواندمیر، پیشین، ج ۴، ص ۱۹۹۷.

۴. مهدی فراهانی منفرد، مهاجرت علمای شیعه از جبل عامل به ایران، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۷، ص ۴۰۰

حسین صفوی، شیخ الاسلام اصفهان بود و خود به عنوان نایب امام زمان، شاه سلطان حسین را نایب خویش قرار داد.

نقش علمای جبل عامل در تربیت شاگردان و نگاه آنان به حکومت صفوی در حکم پادشاه عادل و شیعه بسیار اهمیت داشت. علما با آموزش، تعلیم و نگارش کتاب به گسترش تشیع کمک کردند و موجبات رشد و گسترش دانشها و معارف شیعه را فراهم کردند. ۱

محققان تاریخ ادبیات دربارهٔ رکود و رونق شعر و شاعری در دورهٔ صفوی اختلاف نظر دارند. آنچه از منابع تاریخی برمی آید خود شاه اسماعیل به ترکی شعر میگفت و خطایی تخلص داشت.  $^{\gamma}$  در دورهٔ شاه تهماسب، شعر به سبب اوضاع سیاسی و مذهبی بیشتر به مرثیهسرایی و نوحه پردازی و مدح ائمهٔ معصومین تغییر مضمون داد که نمونهٔ آن قصیدهٔ معروف محتشم کاشانی است که به تقاضای شاه تهماسب سروده شده است. ۳

شاه عباس با شعرا حشر و نشر داشت. دورهٔ صفوی از حیث شعر و شاعری تحت نفوذ سبک هندی است. تاریخنگاری نیز در این دوره، با وجود برخی اظهارات ناموافق، پیشرفتهایی داشت که نمونهٔ آن اسکندربیک منشی است که بزرگ ترین تاریخنگار دورهٔ صفوی محسوب می شود. ۴

## مدرسه وعلوم

مهاجرت علمای شیعی به ایران و اسکان آنان در شهرهای مختلفی مانند شیراز، تـبریز، قـزوین، مشهد، قم و اصفهان موجب شد تا آنان در مدارس آن شهرها مشغول به تدریس شوند. شاردن تعداد مدارس اصفهان را ۵۷ باب ذکر میکند. <sup>۵</sup> در سایهٔ فعالیت علما در مدارس دینی و مساعدت شاهان صفوی دانشهای مذهبی شیعی گسترش فراوانی پیدا کرد، مخصوصاً فلسفهٔ اسلامی با علمایی نظیر ملاصدرا، میرداماد و شاگردان ایشان رشد فراوانی یافت، علومی مانند پزشکی نیز اهمیت فراوانی پیدا کرد و حکیمباشی مقام مهمی در دربار صفوی محسوب میشد، در این دوره جراحیهای گوناگونی با

۲ · برای آگاهی بیشتر نک: رسول اسماعیلزاده، ش*ناه استماحیل صفوی خطایی* (کلبات دیوان، نصیحتنامهٔ، دهنامه، ۳. اسکندر بیک منشی، پیشین، ج ۱، ص ۲۷۷، قوشمالار)، انتشارات بينالمللي الهدي، بي تا.

<sup>™.</sup> راجر سیوری، پیشین، ص ۲۱۳.

۵. حسین سلطانزاده، تاریخ مدارس ایران در صهد بیاستان تبا تأسسیس دارالفستون، تهران، آگناه، ۱۳۹۴، ص ۲۵۶-۲۵۷.

بیهوشی به وسیلهٔ مواد مخدر صورت میگرفت. اعلاوه بر پزشکی، علم نجوم نیز مورد توجه بود و شاهان در تصمیمگیریهای خود از علم نجوم بهره میگرفتند.

#### معماري

معماری دورهٔ صفوی از لحاظ کمی و کیفی توسعه و تحول پیدا کرد. اصفهان مجموعهای از معماری عصر صفوی است و عبارت «اصفهان نصف جهان» بیان کنندهٔ این توسعه است که در دورهٔ شاه عباس به حقیقت پیوست. شاه تهماسب با انتقال پایتخت از تبریز به قزوین ساختمانهای جدیدی در قزوین بنا کرد (شاه عباس در اصفهان طرحهای بلند پروازانهٔ خویش را به اجرا درآورد. جغرافیای طبیعی اصفهان و مناطق اطراف آن برای توسعهٔ شهر بسیار مناسب بود) شهری با خیابانها، قصرها، مساجد و مدارس، بازارها، قلعهها و برجها، که همت و کاردانی بهاءالدین محمد عاملی (شیخ بهایی) در ساخت آنها بسزاست. (چهار باغ، میدان عظیم نقش جهان، مسجد شیخ لطفالله، مسجد شاه و عالی ساختمان سازی این دوره است

بنای دیگر، چهلستون است که از زمان شاه عیاس اول ساخت آن شروع شد و در دورهٔ شاه عباس دوم به پایان رسید و محل پذیرفتن سفرای رسمی بود. آثار به جای مانده از پلها، حمامها، کاروانسراها، مدارس، مساجد، بقاع متبرکه نشان دهندهٔ شکوه هنر معماری دورهٔ صفویان است.

#### نساجي و فرش بافي

صفویان قالیبافی را از صنعت روستایی به فعالیتی وسیع در سطح مملکت ارتقا دادند و به عنوان بخش مهمی از اقتصاد کشور درآوردند. اولین کارگاه قالیبافی احتمالاً در زمان شاه عباس کبیر در اصفهان ساخته شد. ۳ قدیمی ترین نمونهٔ فرش باقیمانده از دورهٔ صفوی فرش معروف «اردبیل» است که در موزهٔ ویکتوریا آلبرت لندن نگهداری میشود و به سال ۹۴۲ ق تعلق دارد. در عصر شاه عباس، تعداد کارگاههای سلطنتی فرش بافی فراوان بود و فرشهای گران بها و سفارشی بافته میشد، مثلاً پادشاه لهستان سیکسموند سوم فرشهایی را که از ایران خریده بود به دختر خویش جهیزیه داد، علاوه بر قالیبافی، صنعت نساجی نیز توسعهٔ قابل ملاحظهای پیدا کرد، لباسهای گران بها و نیز

١. نك: سيويل الگود، طب در دورة صفويه، ترجمة محسن جاويد، چاپ دانشگاه تهران، ١٣٥٧.

۲. زکی محمد حسن، هتر ایران، ترجمهٔ محمد ابراهیم اقلیدی، صدای معاصر، ۱۳۷۷، ص ۱۳۷ احمد تناجبخش، تاریخ صفویه (هنر، صنعت، ادبیات، علوم، سازمانها)، انتشارات نوید شیراز، ۱۳۷۸.

۴۰ راجر سیوری، پیشین، ص ۳۳-۱۳۲.

پردههای زیبای قصرها تحسین سیاحان را برمیانگیخت. ترکیب رنگهای درخشان، نواوری، استفاده از نقوش اسلیمی و گلدار برای تزیین، ایرانیان را قادر ساخت منسوجاتی تولید کنند که از غنا و تنوع منحصر به فردی برخوردار باشد. اگفته میشود که در بازار اصفهان ۲۵ هزار کارگر، وجود داشت و رئیس صنف نساجان یکی از قدر تمند ترین افراد کشوربود. تجارت ابریشم و بافتههای ابریشمی از دیگر صنایع این دوره است که اهمیت فوق العاده ای دارد چنان که به قول شاردن شاه عباس اولین تولید کننده و صادر کنندهٔ ابریشم به حساب می آمد و ابریشم از ایالات گرجستان، خراسان، کرمان و به ویژه گیلان و مازندران به دست می آمد و سالیانه ۲۲ هزار عدل محصول ابریشم به اروپا صادر می شد. ۲

#### تسليحات نظامي

در جنگ چالدران صفویان نتوانستند در برابر سلاح آتشین و توپخانهٔ ارتش عثمانی چندان مقاومت نشان دهند، زیرا به خاطر استفاده نکردن از اینگونه سلاحها، ارتش ایران قدرت چندانی نداشت.

تا قبل از روی کارآمدن شاه عباس و تشکیل ارتش مدرن، ستون فقرات سپاه ایران قشون قراباش بود. اینان نیروی جنگی سهمناکی بودند که حتی نزد عثمانیان نیز محترم بودند. ضرورت تحول در ساختار ارتش بعد از جنگ چالدران کاملاً آشکار گردید. شاه تهماسب با انتخاب جوانان، هنگی پنج هزار نفره، که به آنها «قورچی» گفته می شد، هستهٔ اصلی ارتش کوچکی را فراهم کرد و راه را برای شاه عباس کبیر آماده ساخت."

شاه عباس کبیر با تشکیل هستهٔ اولیه (شاهسونها، هواخواهان شاه) ارتش جدیدی با انتضباط خاص پدید آورد که از نژاد و اقلیتهای مختلف بودند. شاه علاوه بر این، از طریق برادران شرلی توانست دانش نظامی گران بهایی کسب کند و برای اولین بار صفوف مختلف پیاده نظام، سواره نظام و توپخانه را پدید آورد و فن ساختن توپ و ریختن گلوله های آن را از برادران شرلی آموخت آاما متأسفانه اساسی را که شاه عباس در ارتش ایران بنیان نهاد جانشینان وی دنبال نکردند و روز به روز ارتش ضعیف گردید تا آنکه در دورهٔ نادرشاه جان دوبارهای به آن بخشیده شد.

۱ ، *همان* ، من ۲ ـ ۱۳۵.

۲- شاردن، سیاحتنامهٔ شاردن، ترجمهٔ محمد عباسی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳۱، ج ۳، ص ۳۷-۳۹-۳،

۳. خانبابا بیانی، تاریخ نظامی ایران، جنگهای دورهٔ صفوید، بی جا، بی تا، ص ۵۹.

۴. راجر سیوری، پیشین، ص ۱۹۹.

# نظام اداري صفويان

در ساختار قـدرت صـفویان شـاه در رأس امـور قـرار داشت و مـملکت را بـا کـمک مـقامات و صاحبمنصبانی اداره میکرد که در ذیل به اختصار به آنها اشاره خواهد شد.

یکی از مقامات «وکیل نفس نفیس همایون» بود. وی نقش برجسته ای در امور سیاسی اینا می کرد. او از سپهسالاران عمده بود و نفوذ فراوانی در گزینش صاحب منصبان برای تصرف مقام صدر داشت. پس از جنگ چالدران این مقام اهمیت خود را از دست داد و دیگر نایب السلطنهٔ شاه در امور دینی و دنیوی نبود، بلکه به عنوان رئیس دستگاه اداری، نمایندهٔ دولت صفوی تلقی می شد و در اواخر عهد صفوی دیگر خبری از وکیل نیست.

مقام دیگر «امیرالامرا» بود که در عهد صفویان به سپهسالار قوای قرلباش که بنیاد قدرت صفویان را تشکیل می داد اشاره داشت و علاوه بر قدرت نظامی، سلطهٔ چشمگیری بر امور اداری داشت. ا

«قورچیباشی» از مناصب نظامی دولت صفوی است که فرماندهی هنگهای عشایری را عهدهدار بوده است، و بعد از شاه اسماعیل اول اهمیت بیشتری یافت. مقامات نظامی به ویژه در عصر شاه عباس به اتکای گرجیها و چرکسها ارتش منظم و مسلح پدید آوردند.

«وزیر» در مرتبهٔ بعد از شاه قرار داشت و ملقب به اعتمادالدوله بود. در رأس دیوان، وزیر اعظم قرار داشت و زیردست و زیردست و زیردست و زیردست و زیردست، منشیان و مأموران دیگر قرار داشتند. حکم انتصاب مأموران دیوانی، بدون مهر وزیر اعتباری نداشت.

مقام «صدر» که وظیفهاش برقراری یکپارچگی عقیدتی بود. مهم ترین منصب مذهبی در دولت صفوی بود. اگرچه او در رأس نهاد مذهبی قرار داشت، اما مستقل از تشکیلات سیاسی عمل نمی کرد. او همراه دیوان بیگی (نمایندهٔ تامالاختیار شاه در حقوق عمومی) به مسائل قضایی نیز رسیدگی می کرد. این مقامات ارشد در پایتخت بودند که دهها صاحب منصب کوچک تر آنها را در انجام وظایف کمک می کردند. ۲

#### سقوط صفويه:

دربارهٔ علل سقوط این سلسله اظهارنظرهای مختلفی ارائه شده است. صفویان که دولتی شیعی بودند توانستند به مدت ۲۲۰ سال حکومت کنند. در طول این سالها سیاستهای مختلفی که شاهان صفوی اتخاذ میکردند هر یک به نوعی سبب زوال تدریجی این حکومت بود. سیاست قلع و قمع مردان

۲. هم*ان*، ص ۹۷.

کارآزموده و جوان توسط شاه عباس کبیر و نیز سیاست تبدیل املاک ممالک به املاک خاصه که برای درآمد بیشتر شاه انجام میگرفت تأثیر منفی فراوانی بر ساختار حکومت داشت. با وجود برتریهای ارتش شاه عباس، این اقلیتهای نژادی درون ارتش تعلق خاطر کمتری در مقایسه با قزلباشان به دولت صفوی و ایران از خود نشان میدادند. از جمله دلایل دیگر سقوط صفویه، نبود مردان لایق و شایسته برای زمامداری، از میان رفتن رابطهٔ معنوی مریدی و مرادی و نیز حملهٔ ناگهانی و برق آسای افغانها به اصفهان بود که همهٔ این عوامل طی روندی طولانی، دست به دست هم، باعث اضمحلال یکی از مهم ترین سلسلههای ایرانی شد.

## ۲. عثمانیان

# عثمانی، از امارت تا امپراتوری

دولت عثمانی که اساسش در اوایل سدهٔ هشتم هجری / چهاردهم میلادی گذاشته شد، نام خود را از عثمان غازی (حک: ۲۲۴–۶۸۰ق)، رئیس قبیلهای از ترکان اغوز، گرفته است. اینان جزو قبایلی از ترکان بودند که پس از پیروزی الب ارسلان سلجوقی بر رومانوس چهارم، امپراتور بیزانس، در ملازگرد (ذیقعدهٔ ۴۶۳) و استقرار سلجوقیان در آسیای صغیر (ترکیهٔ کنونی)، در منطقهٔ مرزی بین سلاجقهٔ روم و بیزانس ساکن شدند و در دورهٔ پس از استیلای ایلخانان مغول بر سلاجقهٔ روم و ضعف اعمال حاکمیت ایلخانان بر آناتولی غربی، بیگنشینانی (قلمرو نفوذ) را در همان منطقه برپا ساختند. ایگنشین عثمانی ظاهراً نه تنها مزیتی بر دیگر بیگنشینهای آناتولی نداشت، بلکه در ابتدا، از بیشتر انها کوچک تر و ضعیف تر به نظر میرسید؛ لیکن به سبب موقعیت خاص جغرافیایی و عوامل دیگر، به ویژه توفیق بیگهای اولیهٔ آن در بسیج نیروها برای غزا (جهاد) و در نتیجهٔ الحاق متمادی سرزمینهای مرزی بیزانس در حاشیهٔ دریای سیاه و مرمره، قلمرو آن وسعت گرفت و نفوذ و اقتداری دوزافزون یافت، و به تدریج از یک عشیره به دولتی فراگیر و امپراتوری ارتقا یافت. "

دولت عثمانی در اواسط حکومت عثمان غازی تشکیل شد. این موفقیت در پرتو داشتن مناسبات حسنهٔ نزدیک با شیوخ تصوف و ابدالان و بابایان و نیز علما و فقها، که از دیرباز سهم عمدهای در

۱ . ادموند کلیفورد باسورث، سلسله های اسلامی، ترجمهٔ فریدون پدرهای، تهران، ۱۳۸۱، ص. ۲۲۱۰

۲ . چاستاننورد جی. شاو، تاریخ امپراتوری عثمانی و ترکیهٔ جدید، ترجیهٔ محبود رمضانزاده، مشهد، ۱۳۷۰

سی ۱۰ ۰۰ ۳. هامر پورگشتال، تاریخ امپراتوری عثمانی، ترجمهٔ میرزا زکی علی آبادی، تهران، چاپ جمشید کیان فر، ۱۳۹۷، ج ۱، ص ۴۳ به بعد.

مسلمان کردن ترکان و نفوذ معنوی فراوانی بین آنان داشتند، و اخیها (اهل فتوت)، که سازمانهای گسترده و متنفذی در بین اصناف شهری داشتند، به دست آمد. ۱

عثمان غازی، که با سیاست عاقلانه و مناسبات گسترده با اصناف و طبقات مختلفِ جامعهٔ عثمانیِ در حال تحول و جوامع مسلمان و مسیحی همجوار، در رأس اتحادیهٔ عشایر ترک قرار گرفته بود، به رهبر متنفذ غازیان و سرحدنشینان و مهاجران از راه رسیده ارتقا یافت، او با گسترش قلمرو، زمینهٔ فتوحات جانشینان خود را فراهم آورد و به گذاشتن چنان بنیانی برای دولت کوچک خود، که ضامن توسعه و بقای آن باشد، توفیق یافت. ۲

اورخان غازی ( ۷۶۱–۷۲۴ق) که دستیار اصلی پدرش، عثمان غازی، در امور لشکری و کشوری بود، ضمن ادامهٔ فتوحات پدر، به سازمان دهی دولت و سوق دادن آن به سوی امپراتوری ادامه داد. او شهر مهم بروسه را، که مقدمات سقوطش از چند سال پیش فراهم آمده بود، به تصرف درآورد و مرکز دولت خود را به آنجا انتقال داد و به عنوان نشانهٔ استقلال دولت عثمانی به نام خود سکه زد و به نامش نیز خطبه خوانده شد (۷۲۶ق). آ از همین روست که برخی او را نخستین فرمانروای دولت عثمانی بهشمار آوردهاند. آ اورخان غازی سپس، با تصرف شهرها و دیگر مناطق مهم آسیای صغیر توانست ضمن بیرون راندن بیزانس از آسیا، آبه درخواست رقبای درگیر در کشمکشهای داخلی، چند بار نیز در امور داخلی آن امپراتوری مداخله و با استفاده از فرصتهای به دست آمده در ترکیه نیرو پیاده کند و به منظور پیشروی در بالکان جای پای خود را در شبه جزیرهٔ استراتژیک گالیپولی محکم کند. آ جلب منظور پیشروی در بالکان جای پای خود را در شبه جزیرهٔ استراتژیک گالیپولی محکم کند. آ جلب حمایت وی برای قدرت جویان بیزانسی چنان اهیمیتی داشت که دو تین از امپراتوران با ازدواج دخترانشان با او موافقت کردند و امپراتوری دیگر به ناچار فتوحات وی را در قلمرو خود به رسمیت شناخت. اورخان بیگ در کار سازمان دهی امور دولت و ارتش نیز فعال بود، چنان که ارتش منظمی را

۱. اوزون چارشیلی و اسماعیل حتی، تاریخ عشمانی، ترجمهٔ ایرح نوبخت، تهران، ۱۳۹۸، ج ۱، ص ۱۲۹–۱۱۲۵ استانفورد جی، شاو، پیشسین، ص ۴۳.

۲. استانفورد جی. شاو، پیشین، ص ۱۲۲۳ لرد کن راس، قرون حشمانی، ترجمهٔ پروانه ستاری، تبهران، ۱۳۷۳، ص. ۲۴.

۳. هامر، پورگشتال، پیشین، ص ۸۳ به بعد؛ اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۱۳۱-۱۳۹، ۱۳۷ به بعد. 4. Sander Oral, Siyasi Tarih, Ank. 1989, p. 31.

۵. اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۱۳۷ - ۱۹۳۱ استانفورد جی، شاو، پیشین، ص ۴۵-۴۳.

<sup>6.</sup> Kramers, op. cit., p. 192-193.

<sup>7.</sup> Gökbilgin, Tayyib, "Othan" in LA, vol. 9, p. 402-403.

بنیان گذاشت و هستهٔ سپاه ینی چری نیز در همین دوره پدید آمد. ۱ روابط او نیز مانند پدرش با اهل فتوت و تصوف و علما خوب بود و ضمن آنکه وزیرانی از اخیان داشت، زاویههایی بـرای ابـدالان و مدارسی برای تدریس علوم دینی بنا نهاد. ۲ نخستین مناسبات سیاسی با جمهوری جنوا۳، که کلونیهایی در جزایر و سواحل مدیترانه داشت، ایجاد شد که به انعقاد یک قرارداد تجارتی منجر

با مرگ اورخان غازی، پسرش مراد اول (۷۹۱–۷۶۱ق)، معروف به خداوندگار، جانشین او شد. وی که در زمان پدر درگیر نبرد در روم ایلی بود، همچنان به توسعه و تثبیت فتوحات در آن سرزمین ادامه داد. فتح ادرنه (آدریانوپل)، که احتمالاً در همان سال جلوس بر تخت سلطنت میسر شد، ضمن آنکه از نظر استقرار عثمانیان در قارهٔ اروپا از اهمیت خاصی برخوردار است، در تاریخ بالکان و حتی اروپا نیز نقطهٔ عطفی بهشمار می رود. فی با فتح این شهر بزرگ، که بعداً پایتخت عثمانی شد، ارتباط قسطنطنیه از طریق خشکی با اروپا قطع گردید و در حقیقت نخستین گام برای محاصرهٔ پایتخت امپراتوری روم شرقی برداشته شد. فتوحات بعدی دورهٔ مراد، کمابیش سراسر شبه جزیرهٔ بالکان، بجز شبه جزیرهٔ یونان را در دسترس عثمانیان قرار می داد. می توان گفت با این فتوحات، نخستین بذرهای حاکمیتی که پنج سده دوام آورد، افشانده شد؛ حاکمیتی که نماد پیدایش تمدن نوینی است که با تلفیق عناصر مختلف قومی، دینی و زبانی در بوتهٔ تاریخ فراهم میآید. ۷ همین فتوحات، دنیای غرب را بیش از پیش بیمناک ساخت، چنان که با تشبث به پاپ روم دو جنگ صلیبی برای بازپس نشاندن عثمانیها آغاز کرد. ^ لرد کین راس، که مراد اول را از نظر رهبری نظامی و سیاست مداری، برتر از جد و پدرش ارزیابی میکند، بر آن است که به همت وی بود که غرب به دست شرق افتاد؛ همان طور که در دوران یونانیها و رومیها شرق به دست غرب افتاده بود. او از مقایسهٔ سه حکمران نخستبن عثمانی، به این نتیجه رسیده است که نقش تاریخی عثمان نقش خانی بود که قومی را به دور خود گرد آورد؛ پسرش

۱۰ احمد راسم، حشما تلی تاریخی، ح ۱۰ ص ۵۱ - ۱۵۱ اسانفورد جی، شاو، پیشین، ص ۴۳ به بعد؛ اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۱۵۲-۱۵۰،

۲ ، شمس الدین سامی، **قا**مو*س الاحلام*، استانبول، بی تا، ص ۹۴۳ هامر، پورگشال، پیشین، ص ۱۱۱. Genova 4. Kramers, op. cit., p. 193.

<sup>5.</sup> Inalcik, in L4, vol. 12/2, p. 190; Sevim-Yücel, op. cit., vol 2, p. 26-27.

<sup>7.</sup> Sunder, op. cu., p. 31. ٦٠ احمد راسم، پيشين، ص ٦٣٠

۸. اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۲۰۰-۱۱۹۳ احمد راسم، پیشین، ج ۱، ص ۹۷-۵۵، ۹۸-۸۷ اردکین راس، پیشین، ص ۵۸-۱۵۷ نیز:

اورخان از آن قوم یک دولت ساخت و نوهٔ او، مراد اول، آن دولت را تا حد یک امپراتوری توسعه داد. مراد نیز مانند پدر و جدش مناسبات حسنهای با اهل فتوت داشت و حتی در وقف نامههای بازمانده از وی به عبارت «فلانی را به فلان جا اخی تعیین کردم» برمیخوریم، ۱

بعد از مراد، سلطان بایزید اول (۲۰۸–۲۹۱ق) به گسترش دامنهٔ فتوحات در روم ایلی پرداخت و چند امیرنشین را در آناتولی تحت اطاعت درآورد و قسطنطنیه را سه بار محاصره کرد و امپراتور بیزانس را به قبول قراردادی واداشت که به موجب آن باید محلهای با یک مسجد در قسطنطنیه به مسلمانان اختصاص داده و یک محکمهٔ اسلامی در آن شهر دایر میشد. آ فتوحات وی، که قلمرو عثمانی را از فرات تا دانوب گسترش داده بود، با یورش تیمور به آناتولی قطع شد. با شکست بایزید از تیمور در جنگ آنقره آ (ذیحجهٔ ۸۰۴) دورهٔ نخست تاریخ عثمانی، که دورهٔ توسعهٔ اولیه نامیده می شود، به یایان می رسد.

علل و عوامل پیروزیهای عثمانی و نفوذ و اقتدار آن را به طور کلی به دو دسته می توان تقسیم کرد:

۱. علل تضعیف کنندهٔ بیزانس و دولتهای بالکان و تسهیل کنندهٔ فتوحات عثمانی: ۱. کشمکشهای داخلی فرساینده در دولتهای مذکور و درگیریهای پایان ناپذیر آنها با یکدیگر و رشد ملوک الطوایفی که در نتیجهٔ ضعف اقتدار دولت مرکزی به وجود آمد: ۲۰ تنفر مسیحیان ارتدوکس بالکان از کلیسای لاتین و عدم استقبال آنان از اقدامات پاپها برای تشکیل اتحادیههای صلیبی بر ضد عثمانی، چندان که بسیاری از بالکانیها عثمانیان را رهانندهٔ خود از استیلاجویی کلیسای کا تولیک می دانستند؛ ۳. تشدید ناخشنودی روستاییان در نتیجهٔ افزایش میزان مالیاتها و عوارض گوناگون که گاه به قیامهایی منجر می شد. آ

۲. عوامل تقویت کنندهٔ عثمانیها: افزون بر قابلیتهای نظامی، عثمانی در دورهٔ مورد بخت از اختلافات داخلی جدی عاری بود و از انگیزههای نیرومند مذهبی و اقتصادی و از پویایی جنگ دایمی برای فتوحات برخوردار بود، ۷

برخی دیگر از عوامل تقویت عثمانیها عبارتاند ازه اجرا و تطبیق سیاست انعطاف پذیر در اراضی

<sup>1.</sup> Neşet, Çağatay, Makaleler ve Încelemeler, konya, 1983, p. 290.

۲. هامر، پورگشتال، پیشین، ص ۲ • ۱۲ اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۳۳۴. ۲. هامر، پورگشتال، پیشین، ص ۲ • ۱۲ اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۳۳۴. ۱. ۲ مامر، پورگشتال، پیشین، ص ۲ • ۱۲ اوزون چارشیلی، پیشین، ص ۳۳۴.

٣. شاو، پيشين، ص ٢٣١ لرد کين راس، پيشين، ص ٥٥.

۵. لرد کین راس، پیشین، ص ۴۴، ۵۱، ۳۰ استانفورد جی، شاو، پیشین، ص ۱۰۰،

۷. *همان، می* ۴۰.

مفتوحه؛ رفتار دور از تعصب مذهبی با مردمان مغلوب و اجازه دادن به رعایای غیرمسلمان برای حفظ سنن و آداب خویش؛ ابقای معافیتهای مالیاتی کلیسای ارتدوکس ۱؛ داشتن روابط دوستانه با اُمرای مسیحی نواحی اطراف بیگ نشین، که موجب جذب برخی از آنان و اسلام آوردنشان شد، و این نکته که اعقاب بعضى از أنها چون ميخال اوغلوها و اورنوس اوغلوها از خاندانهاى متنفذ مملكت عشماني شدند؛ ۲ برقراری نظم و قانون نسبی در اراضی مفتوحه؛ تأمین امنیت جان و مال آنها؛ کاستن از میزان دریافتیهای دولت از رعایا و اینکه رعایای مسیحی عثمانیها را بر اربابان سابق خود ترجیح می دادند. ۳ پس از دورهٔ فترت موقتی ناشی از یورش تیمور و کشمکشهای بین پسران بایزید اول، دورهٔ دوم تاریخ عثمانی، که دورهٔ تأسیس مجدد و اوج قدرت آن است، آغاز میشود. پس از وحدت مجدد عثمانی در دورهٔ سلطنت سلطان محمد اول، مراد دوم قسطنطنیه را مدتی به محاصره در می آورد و بسیاری از بیگهای آناتولی را به اطاعت وامی دارد، ۵ سلطان محمد دوم (حک: ۸۸۶–۸۵۵ ق/۱۴۸۱–۱۴۵۱ م) معروف به «فاتح» به سلطنت میرسد و به مهم ترین فتح از فتوحات عثمانی، یعنی فتح قسطنطنیه و سرنگون کردن امپراتوری بیزانس در سال ۸۵۷ق/۱۴۵۳، که پایان قرون وسطا و آغاز قرون جدید به شمار می آید، توفیق می یابد و آنجا را به پایتختی اسلامی با مساجد و مدارس باشکوه تبدیل میسازد. در غرب به صربستان و بوسنی و هرزگوین و در شمال به شبه جزیرهٔ کریمه دست می یابد، لیکن در گشودن شهر بلگراد ناکام میماند. ۷ فاتح در پرتو اعتباری که فتح پایتخت روم شرقی و فتوحات دیگر برایش فراهم آورده بود، توانست عثمانی را به یک امپراتوری مطلقه و متمرکز تبدیل کند و خود را بهمنزلهٔ نمادی از یک پادشاه عثمانی شکوهمند عرضه کند. ۸ او همچنین به توسعهٔ تجارت اهمیت فراوانی داد و بر اساس مصالحههایی، مناسبات عثمانی با جمهوریهای ایتالیایی را تحت نظم و نظارت درآورد و به معافیت گمرکی آنها پایان داد و بعدها با افزایش حق گمرکی بسر کالاهای آنها از دو درصد به پنج درصد، به بازرگانان تبعهٔ عثمانی از یونانی و یهودی، ارمنی و مسلمان امکان داد تا در تجارت جانشین آنها شوند. در این دوره بعضی از شهرها، ازجمله بروسه که بر سر

۱ . لرد کین راس، پیشین، ص ۲۶ و ۲۳.

۲۰ اوزون چارشیلی، پیشین، می ۱۹۲۱ ۱۹۴۱ استانفورد جی. شاو، پیشین، ص ۸۵-۱۸۲ ۵۷، لرد کینراس، پیشین، ص ۸۵-۱۸۲ ۵۷، لرد کینراس، پیشین، ص ۲۷، ۷۷،

<sup>3.</sup> Sander, op.cit., p. 30. 4. Sevim - Yücel, op. cit., pp. 69 - 97.

۰۱۹۲ اسمد راسم، پیشین، ص ۱۵۳ اسمد راسم، پیشین، ص ۱۹۲

راههای کاروانی ایران و عربستان قرار داشت، بهویژه در پرتو تجارت ابریشم ایران و تبدیل شدن آنجا به مرکز صنایع پارچههای ابریشمی توسعهٔ فراوان یافت. ۱

دورهٔ سلطان محمد فاتح در عین حال از نظر رشد و توسعهٔ فرهنگ و علوم قابل توجه است. وی، که خود از تحصیلاتی عالی برخوردار بود و به زبانهای ترکی، فارسی، عربی، لاتین، یونانی و عبری آشنایی داشت، بالافاصله پس از فتح استانبول به تبدیل کلیسای ایاصوفیه به مسجد و برپایی مدرسهای در جوار آن فرمان داد و علاءالدین علی قوشچی (م ۸۷۹ق) را به سرپرستی و مدیریت آنجا منصوب کرد. قوشچی که زمانی مدیر رصدخانهٔ سمرقند بود، پس از قتل اُلغبیگ به خدمت اوزون حسن آق قوینلو درآمد و چون برای عقد مصالحهای بین پادشاه مذکور و سلطان عثمانی به حضور فاتح رسید، مورد توجه او قرار گرفت و رضایتش برای اقامت در استانبول جلب گردید. قوشچی در انتقال سنت علمی کانون سمرقند به عثمانی و رشد و ترقی علوم مثبت، بهویژه ریاضیات و نجوم در آن کشور مؤثر بود. او رسالهای در هیئت به زبان عربی دارد که آن را به مناسبت پیروزی فاتح بر اوزون حسن، فتحیه نامیده آست. مدارسی که به فرمان فاتح در اطراف مسجد فاتح برپا شد و مدارس و کارگاههای وابسته به دربار نیز از مراکز مهم تربیت علمای دینی و مأموران دولتی بودند. آ

پس از فاتح، بایزید دوم و بعد از او سلطان سلیم اول (۹۲۶–۹۱۸ ق)، معروف به یاووز (بیرحم)، به سلطنت نشست، او علاوه بر پیروزی بر شاه اسماعیل صفوی در چالدران (۹۲۰ ق) و استیلا بر سراسر آناتولی و فتح سوریه و مصر و برانداختن حکومت ممالیک، وسعت قلمرو عثمانی را دو برابر کرد و با قبول عنوان «خادم حرمین شریفین» و خواندن خطبه به نامش از طرف شریف مکه و انتقال دادن عنوان «خلیفه» از متوکل علی الله سوم، که واپسین بازماندهٔ خاندان عباسی در میان گروگانهای گرفته شده از مصر بود، به شخص خود و خاندان عثمانی، در پی حکمرانی بر سراسر جهان اسلام برآمد، همین فتوحات، به ویژه الحاق سراسر سواحل شرقی و شمال شرقی دریای مدیترانه به قلمرو عثمانی، در توسعهٔ اقتصاد آن کشور تأثیر مهمی داشت. "

<sup>1.</sup> Inalcik, op. cit., p. 465; Inalcik, L4, vol. 7, pp. 533 - 534.

۲ ، احمد راسم، هم*ان، ص* ۲۱۹ .

٣٦٠. ابوالقاسم قرباني، ژندگينامه رياضي دانان دوره اسلامي، تهران، ١٣٦٥، ص ٣٦٣. ٣٦١. 4. Hüseyin, Yürdaydın, "Düşünce ve bilim Tarihi (1300-1600)", in Türkiye Tarihi, ed.
Sina Akşin, vol. 2, pp. 181-182.

<sup>5.</sup> Şerafeddin Turan, "Selim I", in L4, vol. 10, p. 427-432; Sander, op cit., p. 35.

<sup>6.</sup> Derin, op. cit., p. 481.

سلیم که خود شاعر بود و دیوانی به فارسی از وی به یادگار مانده است، به نشست و برخاست با علما و عرفا علاقه داشت، حتى در نتيجهٔ ارادت به شيخ محىالدين عربى مقبرهاى بر گور وى در شام بنا کرد. اوی با انتقال نفیس ترین کتابها از کتابخانههای مراکز معروف علمی و تمدنی زمان خود و نیز جذب دانشمندان و هنروران و بازرگانان به استانبول میخواست همچنان که خود مقتدر ترین سلطان جهان اسلام به نظر میرسد، پایتختش نیز به باشکوه ترین شهر جهان اسلام تبدیل شود. ۲ سلیم اگرچه بیش از هشت سال حکومت نکرد، با وجود این، دولت عثمانی در آن مهلت کوتاه از یک قدرت منطقهای در روم ایلی و آناتولی به یک امپراتوری جهانی ارتقا یافت. ۳

پس از سلیم، پسرش سلیمان (۹۷۴-۹۲۶ق/۱۵۶۶-۱۵۲۰م) معروف به قانونی و کبیر و باشکوه ج، به تخت نشست و بنا به سنت پدرانش که از سنت غزای (جهاد) مداوم مایه میگرفت، از همان اوایل سلطنت خود به گسترش دامنهٔ قلمرو عثمانی در غرب و شرق، همچنین در خشکی و دریا پرداخت، مثلاً هفت بار به مجارستان لشكر كشيد<sup>٥</sup> كه دامنهٔ اين جنگها گاه از آنجا و حتى از اتريش هم فراتر رفت و به بوهم و باواریا نیز رسید. ٦ او دو بار هم در سالهای ۱۵۲۹ و ۱۵۳۲، با این امید که یا مرکز حکومت خاندان هابسبورگ را، که بر بخش اعظم اروپا فرمان میراند، ۷ به تصرف درآورد یا دست کم دستگاه نظامی اتریش را چنان متلاشی کند که از مداخله در مجارستان دست بردارد به آن دیار لشکر کشید: <sup>۸</sup> لیکن به علل متعدد موفق به گشودن شهر نشد. ۹ سلیمان چند بار هم در سالهای متمادی به قلمرو صفوی لشکرکشی کرد که به علت اجرای سیاست زمین سوخته از طرف نیروهای تحت فرمان شاه تهماسب صفوی، با وجود پیشروی در آذربایجان، عراق عجم و عراق عرب، به فتح پایداری در ایران نایل نیامد و سرانجام با امضای قرارداد آماسیه (۹۶۲ ق/۱۵۵۵ م) بـقایای دستاوردهای مذکور را از دست داد. ۱۰ لیکن عراق عرب در جریان نخستین لشکرکشی (۹۴۲-۹۴۰

4. Magnificent

۱، محمد امین ریاحی، ژ*پان و ادب قارسی در قلمرو عثمانی*، تهران، ۱۳۲۹، ص ۱۷۸–۱۱۶۸ الهامه مفتاح و وهاب ولی، ن*تگاهی به روند نفوذ و گسترش زبان و ادب فارسی در ترکیه*، تهران، ۱۳۷۴، *ص ۲۰۲-*۱۹۴

۱۲.  $op. \ cit$  ، ۲ دربارهٔ هترمندان و دانشیندان و شعرای راهی شده از ایران به استانبول در زمسان hoسلطان سليم، تك: نصرالله فلسفى، «جنگ چالدران»، مجلة دانشكادة ادبيات، س ١١ ش ٢، ص ١١١ فريدون بیک، منشأت السلاطین، استانبول، ۱۲۷۴ ق، ج ۱، ص ۴۰۵.

<sup>3.</sup> Kunt, op. cit., p. 119.

۰۵ لرد کین راس، پیشین، ص ۲۹۱.

٦. استانفورد جي. شاو، پيشين، ص ١٧١. ۸. استانفورد جي. شاو، پيشين، ص ۱۷۰.

۷- دایرةالمعارف فارسی، ج ۱، س ۲۲-۲۵.

۹ . لرد کین راس، پیشین، ص ۲۰۵ - ۱۹۸ .

۱۰، رئیس نیا، مقدمه: نصوح مطراق چی، بیان متازل، تهران، ۱۳۷۹، می ۵۳–۱۳۱ دایرةالمعارف قارسی، ج ۱، ص ۹۳۳.

ق/۱۵۳۶–۱۵۳۳ م) به تصرف سلیمان درآمد و با این فتح، کار تسلط بر کلیهٔ پایتختهای خلافت اسلامی که از زمان سلیم آغاز شده بود تکمیل شد ا و دامنهٔ قلمرو عثمانی در شرق تا خلیج فارس گسترش یافت. ا بدون تردید قلمرو امپراتوری عثمانی در زمان سلیمان باشکوه به پهناورترین گسترهٔ خود رسید، چنان که در زمان مرگ وی همهٔ سرزمینهای بین بوداپست در اروپا تا بندر عدن در منتهی الیه جنوبی شبه جزیرهٔ عربستان و از مراکش در افریقا تا ایران در آسیا را دربرمیگرفت. سلیمان در سراسر دورهٔ سلطنت نزدیک به نیم قرنی خود، جز در سالهای پایانی زندگی خویش، از جبههای دیگر می تاخت؛ زیراگسترش قلمرو در دارالحرب از ضروریات سنت اسلامی غزا و جهاد بود، چنان که وقتی وی در اواخر عمر به علت حل و فصل مسائل و مشکلات داخلی و کهولت و خیاد سالی از لشکرکشی بازماند، شیخ نورالدین، از فقهای عصر، اعلام کرد که پادشاهی که از اجرای وظیفهٔ جهاد سرباز زند لایق مؤاخذه است. برخی این انتقاد را یکی از علل واپسین لشکرکشی وی، که منجر به مرگش شد، دانستهاند. ا

سلیمان گذشته از آنکه یک فرمانده نظامی نستوه بود، در عین حال قانونگذاری جویای نظم و عدالت بود؛ چنان که «قانون نامهٔ سلیمان» تحت نظر مستقیم وی، بر اساس احکام شریعت و قوانینِ گذشته بهویژه «قانون نامهٔ محمد دوم (فاتح)» و تجارب و ضرور تهای موجود تدوین گردید، همچنین این قانون نامه به منظور مشخص کردن حدود حقوق و مسئولیتهای افراد و عناصر طبقهٔ حاکم و اتباع سلطان و نیز حل و فصل مسائل حقوقی و مالی و تعیین چارچوب وظایف ادارات دولتی و مواردی دیگر تنظیم شد. قانون نامهٔ مورد بحث که با رهنمودها و فتاوی شیخالاسلام ابوالسعود افندی و تحت نظر ملا ابراهیم حلبی تدوین گردید و به خاطر وسعت میدان کاربردش «ملتقیالابحر» (محل تلاقی در با دریاها) نامیده شد، تا زمان اصلاحات قانونی در سدهٔ نوزدهم باقی ماند، فی لقب قانونی به سلیمان هم دریاها) نامیده شد، تا زمان اصلاحات قانونی در سدهٔ نوزدهم باقی ماند، فی لقب قانونی به سلیمان هم

دورهٔ طولانی سلطنت سلیمان را از ادوار رونق ادب و هنر دانستهاند وگفتهاند که «شعرا، هنرمندان، حقوقدانان، الهیون، مورخان، دانشمندان و علما و نخبگان و مهمانان دربار» از امکانات مادیای <sup>که</sup>

<sup>1.</sup> kramers, op. cit., p. 195.

۲. استانفورد جي. شاو، پيشين، ص ۱۷۵-۱۷۳.

<sup>3.</sup> Sander, op. cit., p. 37. 4. Gökbilgin, 14, vol. 11, p. 155.

۵. استانفورد جی، شاو، پیشین، ص ۱۹۲، ۱۸۵-۱۸۴، ۲۳۸-۲۳۷ ارد کین راس، پیشین، ص ۱۲۱۴ شمس الدین سامی، پیشین، ص ۵۹۸

وی برایشان فراهم آورده بود، برخوردار بودند. ۱ در بین فهرستی از علمای برگزیدهٔ دورهٔ سلطنت وی از عبدالله شیخ ابراهیم شبستری و ظهیرالدین اردبیلی نیز که بیگمان ایرانی تبار بودهاند نام رفته است. ۲ بناهایی چون سلیمانیه و مسجد سلطان سلیم و اطرافش و آثار دیگر، که به فرمان سلیمان و زیر نظر معمار «سنان» (۹۹۶–۹۹۴ ق/۱۵۸۸–۱۴۸۹ م) ساخته شدهاند، نمادهایی از شکوه تمدن عصر سلیمانی هستند. سنان نابغهٔ معماری بود که در بسیاری از اشکرکشیهای سلیمان شرکت داشت و بنای بیش از ۳۵۰ مسجد بزرگ و کوچک، مدرسه، دارالقراء، مقبره، عمارت، کاخ، دارالشفا، کاروانسرا، حمام به او نسبت داده شده است. " گفتنی آنکه غالب هنرمندانی که به فرمان سلطان سلیم به استانبول آمدند همچنان در دورهٔ سلیمان به کار و اثرآفرینی و اثرگذاری ادامه دادند. ۴ دورهٔ سلیمان ضمن آنکه دورهٔ اوج مجد و عظمت عثمانی بود و بنابر دیدگاهی «او بهعنوان سیاستمداری، سرآمدِ تمامی پادشاهان عثمانی است». <sup>۵</sup> با این همه، روند فروپاشی حکومت و جامعهٔ عثمانی نیز از نیمهٔ سلطنت وی آغاز شد و در قرون بعدی همچنان ادامه یافت. آلرد کین راس ضمن توجه و تأکید بر تأثير مثبت وكارساز جهات وجنبههاي مختلف شخصيت سليمان برساختار دولت عثماني ورساندن امپراتوری به اوج اعتلای قدرت و کسب وجههٔ آن، از این نکته نیز غافل نمانده است که، عظمتِ همان دستاوردها بذر انحطاط نهایی را نیز در خود نهفته داشت؛ زیرا سلاطینی که در پی او آمدند، نه فاتح بودند، نه قانون گذار و نه دولتمرد کاردان. ۷

#### ۳. گورکانیان

ورود اسلام به هند و تشکیل حکومت اسلامی در آن سرزمین مراحل مختلفی داشت. از ابتدای قرن اول هجری که تجار و بازرگانان مسلمان توانستند در سواحل مالابار و گجرات با بومیان ساکن منطقه ارتباط برقرار کنند، آرام آرام اسلام به عنوان آیین جدید و جذاب وارد این مناطق شد.

آشتایی و جذب هندوان به اسلام در دورههای بعد با حملات مداوم غازیان مسلمان شدت گرفت. همراه آن مجاهدان مسلمان، عارفان و صوفیان بسیاری نیز برای ترویج اسلام وارد منطقه شدند که

۱. الهامه مفتاح و وهاب ولي، پیشین، ص ۲۰۲،

<sup>2.</sup> Gökbilgin, op. cit., p. 152.

oktay, Asianapa, "Sinan", In IA, vol. 10, pp. 655-661; Meydan Larousse, vol. 11, Ist, 1981, pp. 350-351; Gökbilgin, IA, vol. 11, p. 149.

۵. آنتونی بریج، پیشین، ص ۲۲.

۴. استانفورد جي. شاو، پيشين، ص ۱۹۱.

٧. لرد كين راس، پيشين، ص ٢٦٤.

٦. استانفورد جي. شاو، پيشمين، ص ٢٩١.

#### ۱۷۸ 🗆 فرهنگ و تمدن اسلامی

متفاوت با غازیان مسلمان توانستند آیین خویش را بسیار گسترده و عمیق در میان هندوان ترویج دهند.

عمدهٔ فتوحات مسلمانان در هند از مناطق شمالی صورت میگرفت. در ابتدا سلاطین ترک و افغان وارد این مناطق شدند. در دورههای بعدی با تشکیل سلسلههای متعدد مسلمان، نظیر بهمنیان دکن، قطب شاهیان، تغلقیان و در نهایت گورکانیان، مسلمانان به قدرت بلامنازع سیاسی ـاقتصادی در منطقه تبدیل شدند. سلسلهٔ گورکانیان به سبب ساختار مستحکم و تشکیلات منسجم توانست سراسر منطقهٔ هند را تحت لوای حکومت واحد گرد آورد. در حقیقت، اوج حکومت مسلمانان در هند در دورهٔ گورکانیان بود.

#### تاريخ سياسي

بنیانگذار گورکانیان یا بابریان هند ظهیرالدین بابر بود که نَسَبش به تیمور گورکانی میرسید. تیمور نیز تباری مغولی داشت و به همین دلیل برخی منابع تاریخی، از بابریان با عنوان «مغولان هند» نیز نام میبرند. ۱

ظهیرالدین در ابتدا حاکم سمرقند بود. وی به سال ۹۱۰ق، توانست بر شهر کابل تسلط پیداکند. همسایگی و مجاورت با دو قدرت مهم آن روزگار، یعنی صفویان و ازبکان، هرگز این اجازه را به بابر نمیداد تا بتواند قلمرو حکومت خویش را به طرف آسیای مرکزی و ایران گسترش دهد. به همین سبب، عمدهٔ فتوحات و متصرفات وی در مناطق شرقی مانند کابل و هند بود.

پس از مرگ وی در ۹۳۶ ق، همایون فرزندش بر تخت سلطنت نشست. همایون که از طرف رقبای قدر تمندی مانند کامران میرزا، برادر ناتنی خود، و شیرشاه سوری تحت فشار بود، در ۹۵۱ ق بعد از شکست از شیرشاه سوری به دربار شاه تهماسب صفوی پناه برد، تا اینکه در سال ۹۶۲ توانست به کمک ایرانیان تاج و تخت خویش را بازپس گیرد. ۲

بعد از همایون، جلال الدین اکبر به حکومت رسید، وی چهارده سال بیشتر نداشت و به تدبیر سرپرست ایرانی اش، بیرامخان شیعی، توانست بر مشکلات اولیهٔ حکومت خویش فایق آید، اکبر در دورهٔ حکومت خود مرکز حکومت را از دهلی به آگره منتقل کرد، وی به کمک وزیر باهوش خویش،

۱. شیخ ابوالفضل مبارک، اکبرنامه، به کوشش غلامرضا طباطبایی مجد، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۲، ص ۱۳۸.

۲. بایزید بیات، تذکرهٔ همایون و اکبر، به تصحیح محمد هدایت حسن، تهران، انتشارات اساطیر، ص ۳.

ابوالفضل علامی، توانست نظم و قانون خاصی بر مناطق تحت سلطهٔ خویش حاکم کند. دورهٔ حکومت اکبر اوج حکومت گورکانیان محسوب می شود. او با سرکوبی شورشهای فراوان رقبای خویش و نیز شورش هندوها، حکومت خود را به پانزده ایالت تقسیم و خود بر کار استانداران نظارت می کرد. جلال الدین اکبر در ۱۰۱۴ ق در آگره درگذشت. بعد از اکبر، پسرش جهانگیر به سلطنت رسید. جهانگیر در دورهٔ حکومتش شورش عظیم سیکهای هند را سرکوب کرد که این کار باعث کینهٔ هندوها از وی شد. همراهی هندوها با سایر رقبای جهانگیر باعث شد تا مناطقی مانند احمد نگر، دکن، از قلمرو گورکانیان خارج شود و جهانگیر به ناچار در سالهای آخر حکومت در کابل سکنی گزیند.

شاهجهان فرزند ارشد جهانگیر در ۱۰۳۷ ق به تخت سلطنت نشست. به سبب آنکه زن او، نورجهان، ایرانی بود، ایرانیان فراوانی به دربار وی راه یافتند. ۲ آخرین پادشاه قوی و قدر تمند حکومت گورکانیان اورنگ زیب بود که به خاطر گرایشهای مذهبیاش، میانهٔ چندانی با ایرانیان نداشت. از این دوره به بعد است که حکومت گورکانیان ضعیف تر می شود و آرام آرام قدرت آنان رو به افول می رود.

## روابط گورکانیان با صفویان

بابر، پادشاه قلمرو سلطنتی در کابل، توانست روابط محدودی با شاه اسماعیل صفوی و نیز شاه تهماسب صفوی برقرار کند. او توانسته بود با بهره گیری از دوستی با صفویان در برابر ازبکان مقاومت کند. دورهٔ حکومت همایون اهمیت فراوانی دارد. اقامت وی در ایران و آشنایی او با ایرانیان سبب نزدیکی هرچه بیشتر این دو حکومت شد و ایرانیان فراوانی به دربار وی راه یافتند که مهم ترین آنان وزیر همایون، بیرامخان، بود. جلال الدین اکبر با دو پادشاه بزرگ صفوی، شاه تهماسب و شاه عباس کبیر، معاصر بود. ۲ در روابط خوب دو حکومت، تنها مسئلهٔ مهم، قندهار بود، که اکبر توانسته بود آن را تصرف کند؛ این نیز در اوایل دورهٔ شاه عباس کبیر، که اوضاع ایران چندان مطلوب نبود، رخ داد،

جهانگیر و شاه جهان نیز مانند اکبر در روابط خویش با صفویان تنها با مسئلهٔ قندهار مواجه بودند، به طور کلی قندهار از زمان بابر همواره بین دو طرف دست به دست می شد، اما صبر و بردباری دو طرف از ایجاد خصومت حاد جلوگیری می کرد، تسخیر قندهار به دست یک طرف و سکوت موقت

١. شيخ ابوالفضل مبارك، پيشين، ص ٥٠٧.

٢. ث. ف. دولافوز، تاريخ هند، ترجمه محمدتقي فخرداعي كيلاني، تهران، كميسيون معارف، ١٣١٦، ص ١٦١.

۴. رياض الاسلام، *تاريخ روابط ايران و هنا*، اميركبير، ۱۳۷۷، ص ۲-۲۷۱.

#### ۱۸ 🗀 فرهنگ و تمدن اسلامی

طرف دیگر، از ابتدا به صورت اصلی در روابط این دو حکومت درآمده بود، ۱ با زوال تدریجی هر دو حکومت این روابط نیز دستخوش فترت و سستی شد.

# روابط گورکانیان با دول اروپایی

اولین آشنایی اروپاییان با سفر دریایی واسکو دوگاما در ۱۴۹۸ م آغاز شد. پرتغالیها، در سال ۱۵۰۰ م، در سواحل کالیکوت پیاده شدند. مدتی بعد، تجار مسلمان، که از ورود پرتغالیها ناراضی بودند، توانستند آنان را به منطقهٔ کوچین کوچ دهند. بین سالهای ۱۵۰۹ تا ۱۵۱۵ م، پرتغالیها توانستند، با تصرف بندر گوا، اولین پایههای استعمار خویش را بنا نهند. آنان، تا اواخر دورهٔ اکبر، تجارت خارجی هندوستان را در انحصارداشتند و اقلامی، مانند پنبه و ادویهٔ هند را به دول اروپایی صادر میکردند. جلال الدین اکبر در ۱۵۸۰ م در دیدار با دو کشیش پرتغالی بود که با آیین مسیحیت آشنا شد. ۵

در سال ۱۶۰۰ م، انگلیسیها، برای به دست آوردن سود بیشتر در تجارت با مشرق زمین، کمپانی هند شرقی را بنیاد گذاشتند. در ۱۶۰۸ م، اولین هیئت از طرف این شرکت به رهبری ویلیام هاوکنیز توانست به دربار جهانگیر در آگره راه یابد. در این دیدار، هاوکنیز نامهٔ جمیز اول، پادشاه انگلستان، را تقدیم سلطان کرد. آهیئت انگلیسی از طرف جهانگیر با استقبال گرمی مواجه شد و حتی جهانگیر به سفیر انگلیس پیشنهاد مقام فرماندهی چهارصد نفری سواره نظام را داد. بعد از مدتی، هاوکینز به بندر «سورت» بازگشت و بدین ترتیب اولین ارتباط انگلیسیها از طریق شرکت هند شرقی با گورکانیان به قار شد.

در ۱۶۱۲ م، در زمان سلطنت جهانگیر، نیروهای انگلیسی به همراه هلندیان توانستند شکست سختی بر پرتغالیان، در آبهای اقیانوس هند، وارد سازند. این شکست بیاندازه باعث رضایت جهانگیر بود. زائران مسلمان، که برای اجرای مراسم حج به مکه میرفتند، همواره مورد حمله و تعرض پرتغالیها قرار میگرفتند، این شکست مسلمانان زائر را از حملات پرتغالیها تا حدی آسوده

۱. عبدالرضا هوشنگ مهدوی، تاریخ روابط خارجی ایران، امیرکبیر، ۱۳۷۷، ص ۹۸. ۱. عبدالرضا هوشنگ مهدوی، تاریخ روابط خارجی ایران، امیرکبیر، ۱۳۷۷، ص ۹۸. 3. Cochin

۴. احمد میرفندرسکی، پیدایش و سقوط امپراتوری مستعمراتی پرتغال در هشد، تهران، ابنسینا، ۱۳۴۱،

ص ۱۳۰۰ ۵. برایان گاردنر، کمپاتی هند شرقی، ترجمهٔ کامل حلمی و منوچهر هدایتی، نشر پژوهه، ۱۳۸۳، ص ۳۱. ۵. برایان گاردنر، کمپاتی هند شرقی، ترجمهٔ کامل حلمی و منوچهر هدایتی، نشر پژوهه، ۱۳۸۳، ص ۳۱.

٦ . احمد محمد الساداتى، *تاريخ المسلمين فى شبه القاره الهند و باكستانيه و حضارتهم*، مكتبة نهضةالشرق، جامعه القاهره، الطبعة الثالثه، ١٩٧٠، ص ٣٦٥.

میساخت، بعد از این حادثه بود که جهانگیر با تقاضای هیئت انگلیسی، مبنی بر اخذ امتیاز برای کمپانی هند شرقی، موافقت کرد وگورکانیان توانستند با کمک انگلیسیها کاملاً بر پرتغالیها غلبه کنند و آنان را از مناطق ساحلی هند دور سازند. ۱

در دورهٔ شاه جهان، سیاست مبارزه با پرتغال و دوستی با انگلیس ادامه یافت. در ۱۶۲۲ م، شاه جهان قوایی برای سرکوب پرتغالیها به مناطق هوگلی اعزام کرد. این قوا، به کمک انگلیسیها، توانست پرتغالیها را شکست دهد و آنان را به جای برده در بازارها بفروشد که این اقدام در تلافی اقدام پرتغالیها صورت گرفت. ۲

در دورهٔ اورنگ زیب، وی به سبب اعتقاداتش، درگیریهایی با انگلیسیها پیدا کرد. او در بنگال با انگلیسیها جنگ کرد و طی این جنگ توانست بندر سورت را که در دست انگلیسیها بود بازپس گیرد، اما به سبب حمایت و حفاظت از راه دریایی زائران کعبه با انگلیسیها مصالحه و بندر سورت را به آنان واگذار کرد. در اواخر دورهٔ اورنگ زیب، انگلیسیها توانستند در مناطقی مانند مدرس، بمبئی، کلکته مؤسسات فراوانی دایرکنند.

در ۱۷۰۷ م که اورنگ زیب درگذشت، انگلیسیها کاملاً جای پرتغالیها را در اقیانوس هند گرفتند. فرانسویها در سال ۱۶۶۴ م با کمک کلبرت توانستند کمپانی هند شرقی فرانسه را پایه گذاری کنند. دو سال بعد، دولت فرانسه در منطقهٔ بیچاپور توانست تجارتخانهای برقرار و شهری به نام «پوندیچری» بنا کند. آنان در سال ۱۶۸۸ م توانستند در بنگال و چاندرناگور مؤسسات تجارتی خویش را برقرار سازند. \*

### ساختار اداری \_ سیاسی گورکانیان

در رأس نظام گورکانی، امپراتور قرار داشت که بر همهٔ بخشهای حکومت اشراف کامل داشت. سلطان (امپراتور)، که اغلب با عنوان شاه از وی نام برده میشد، با در نظر گرفتن ساختار حکومتهای مطلقه می توانست در هر امری مداخله کند. به موازات اقتدار هر پادشاه، دخالت وی نیز گسترش می یافت، چنان که در دورهٔ جلال الدین اکبر وی در همهٔ موارد نظر خویش را بر رعایا و درباریان تحمیل می کرد. بعد از امپراتور، دیوانهایی قرار داشتند که مهم ترین آنها، دیوان اعلی بود. وظیفهٔ این دیوان نظارت بر درآمدهای سلطان و املاک وی (خالصات) بود و در رأس این دیوان، وکیل (وزیر) قرار داشت. دیوان

٧. ث. ف. دولانوز، پیشین، ص ۱۵۸.

۱. برایان گاردنر، پیشین، ص ۵۸.

۴. ث. ف. دولافوز، پیشین، ص ۱۹۳.

۴. برایان گاردنر، پیشین، ص ۹۵.

### ۱۸۲ 🗖 قرهنگ و تمدن اسلامی

بعدی، دیوان بخشی بود به ریاست میربخشی، که مسئولیت حفظ امنیت حکومت را در همهٔ قلمرو برعهده داشت. دیوان قضا به ریاست «صدرالصدور» در حوزههای مختلف قضا شامل امور سیاسی، مظالم و قضا فعالیت داشت. ۱

ساختار حکومت در دورهٔ اکبر کاملاً شکل گرفت. وی حکومت را به «صوبه»هایی متعدد تقسیم کرد. در کنار هر صوبه دار، مقام صدر و بخشی نیز وجود داشت. هر صوبه به چند «سرکار» تقسیم میشد.

مقامات نظامی در این دوره، با عنوان منصب شناخته میشوند. مانند منصب پنج هزاری، سه هزاری، چهار هزاری. مقامات نظامی بدان سبب که خواسته های شاه را، مثل دریافت مالیات و تأمین افراد جنگی، برآورده میساختند اکثراً املاک و زمینهایی را از شاه دریافت میکردند؛ این نوع واگذاری را «جاگیر» یا (اقطاع) میگفتند. البته این واگذاری مختص نظامیان نبود بلکه اشراف و حتی علما نیز می توانستند از آن بهره برداری کنند.

### ادبيات فارسى

به قول شیمل، اسلامشناس معروف آلمانی، دورهٔ گورکانیان اوج ادبیات فارسی در هند است، آزیرا کثرت شاعران و وسعت موضوعات و مضامین نو و بدیع چنان بود که فارسیزبانان ایرانی به دربار گورکانیان وارد میشدند تا از خوان نعمت فراوان آنان بهرهمند شوند. در دورهٔ حکومت اکبر، به سال ۹۹۰ق، زبان فارسی زبان رسمی حکومت شد. او که اهتمام ویژهای به فرهنگ و ادب فارسی داشت حتی به اصطلاح امروزی دارالترجمهای بنیاد نهاد تا متون قدیمی از سنسکریت و هندی به فارسی ترجمه شود. شاید یکی از دلایل گسترش و تنوع مضامین اشعار فارسی این دوره به سبب قرابت و آشنایی شاعران با ادبیات هند باشد.

در این دوره شعرای معروف آثار منظوم فراوانی پدید آوردند. مهاجرت شاعران ایرانی به هند و حمایت اشراف و امرا از شاعران بود که شاعرانی، چون فیضی دکنی، غزالی مشهدی، عرفی شیرازی در دورهٔ اکبر ظهور کردند. این مهاجرت در دورهٔ جهانگیر و شاه جهان همچنان ادامه یافت، طالب آملی (۱۰۲۶ ق) معروف ترین شاعر جهانگیر و ملک الشعرای دربار بود و صائب تبریزی (۱۰۸۱ ق)، از مشهور ترین شاعران سبک هندی، مقام شایسته ای در نزد شاه جهان داشت، با پادشاهی اورنگزیب

<sup>1.</sup> Raj, Kumar, Surrey of Medieval India, New Delhi 1999, Vol.11. p. 151.

۲. آن ماری شیمل، ادبیات اسلامی هند، ترجمهٔ یعقوب آژند، امیرکبیر، ۱۳۷۳، ص ۲۷.۳۸.

۳. محمد فتوحی، نقد خیال، نقد ادبی، در سبک هندی، تهران، روزگار، ۱۳۷۱، ص ۷۳.

حمایت رسمی از زبان فارسی و به تبع آن، حمایت از شاعران کم شد، اما شاعر معروف دیگری به نام بیدل دهلوی (۱۰۵۴\_۱۱۳۳ ق) در همین دوره ظهور کرد که اشعار وی نشان دهندهٔ اوج سبک هندی است. از دیگر شاعران این دوره می توان به غالب دهلوی، شیدای فتحپوری، حزین لاهیجی اشاره کرد.

در دورهٔ گورکانیان نویسندگان و منشیان، آثار ادبی و کتب تاریخی بسیاری به رشتهٔ تحریر درآوردند. انواع کتب تاریخی در موضوعات تاریخ جهانی، تاریخ عمومی و تاریخ سلسلههای خاص به نگارش درآمد. در این دوره ترجمهٔ متون هندی به زبان فارسی نیز رونق خاصی داشت. ترجمهٔ رامایانا و حماسهٔ مهابهاراتا (رزمنامه) و اوپانیشاد از سنسکریت به فارسی نمونههایی از این ترجمهها هستند. ا

## عارفان مسلمان و نقش آنان در هند

در میان مبلغان مذهبی، صوفیان و عارفان مسلمان در کنار فاتحان، نیروهای نظامی و بازرگانان مسلمان (مخصوصاً تجار ایرانی) با سلوک خویش توانستند هندیان فراوانی را به آیین اسلام درآورند.

اینان به ویژه بعد از دورهٔ غزنوی در مناطق دوردست، مثل شمال هند، چنان نفوذ و اعتباری پیدا کردند، که حتی سلاطین و امرا مجبور به ادای احترام به آنان بودند. مثلاً شهر مولتان در زمان شیخ بهاءالدین زکریا، مرکز مسلمانان در شبه قاره بود.<sup>۲</sup>

نکتهٔ قابل توجه در مورد عرفان و صوفیگری در هند این است که به موازات گسترش زبان فارسی به منزلهٔ منبع مهم عرفان و تصوف، این تفکر نیز رو به گسترش بود و با توقف و رکود زبان فارسی در شبه قاره، عرفان اسلامی نیز در این منطقه دچار سرنوشتی مشترک با زبان فارسی شد. به طور کلی تصوف در منطقهٔ شبه قاره در چهار سلسلهٔ مهم نمود پیدا میکند. چشتیه، سهروردیه، قادریه و نقشبندیه.۳

مقابر اولیا و اقطاب هر سلسله از احترام برخوردار بود و هنوز هم هر ساله هزاران نفر، مخصوصاً در ایام «عرس»، یعنی روز وفات آنان، در آرامگاههای مشایخ گردهم میآیند و مراسم خاصی را برگزار مىكنند. هر چهار سلسله نسب خويش را به امام على الله مىرسانند.

سهروردید: چنان که از نامش پیداست منسوب به شیخ شهابالدین سهروردی است. گسترش <sup>ا</sup>ین سلسله در شبه قاره به همت شیخبهاءالدین زکریای مولتانی (م ۶۶۶ق) صورت گرفت، به ویژه در

١٠ دانشنامة جهان اسلام، ج ١، ص ٧٣-٧٣، ذيل ،بابريان، ادبيات (منيب الرحمان).

۲، عباس رضوی اطهر، تاریخ تصوف در هند، ترجمهٔ منصور معتمدی، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۸۰، ج ۱،

۳، غلامعلی آریا، طریقهٔ چشتیه در هن*د و پاکستان،* تهران، زوار، ۱۳۲۵، ص ۹۱-۳۰.

منطقهٔ بنگال که وی بسیار تأثیرگذار بود. از جمله اقطاب معروف این سلسله در هند، فخرالدین عراقی، شاعر معروف ایرانی است که خود داماد شیخ زکریا بود.

قادریه: مؤسس آن عبدالقادر گیلانی (م ۵۶۱ق) است. اولین خلیفهٔ این سلسله در هند، صفی الدین صوفی گیلانی بود. مهم ترین خلیفه، خلیفهٔ هشتم ابوعبدالله محمود غوث گیلانی است که در شهر لاهور به سال ۹۲۳ق در زمان ظهیرالدین بابر وفات یافت.

نقشبندیه: مؤسس آن خواجه بهاءالدین نقشبند (۷۹۱-۷۱۸ق) است. پایه گذاری آن در هند در زمان بابر توسط خواجه محمد باقی عبدالله (م ۱۰۱۲ ق) صورت گرفت. از جمله مهم ترین خلفای این سلسله شیخ احمد سرهندی است که به «الف ثانی» معروف بود.

چشتیه: قدیمی ترین سلسلهٔ صوفیانه است. وجه تسمیهٔ سلسله همانا انتساب خواجه معین الدین، مؤسس سلسله در هند، به قریهٔ چِشت، نزدیک هرات، است. از جمله مهم ترین خلفای این سلسله، خواجه حسن بصری، فضیل عیاض، ابراهیم ادهم، ابوالاسحاق شامی را می توان نام برد. ۱

خواجه معین الدین در ۵۳۷ ق متولد شد. او با تحصیل علم و آشنایی با مشایخ سلسلهٔ چشتیه، بعد از دریافت خرقهٔ خلافت، در بغداد به دیدار نجم الدین کبری رفت. در اصفهان با قطب الدین بختیار کاکی آشنا شد که قطب الدین مرید خواجه معین الدین شد و با خواجه به هندوستان سفر کرد و بعدها در هند از عرفای مشهور شد. ۲

خواجه معین الدین در لاهبور اقیامت داشت. از جمله خلفای معروف، خواجه معین الدین، قطب الدین بختیار، حمید الدین ناگوری، شیخ سلیم چشتی، نظام الدین اولیا، امیر خسرو دهلوی بودند. احترام و مقام بالای مشایخ صوفیه در نزد حکومت بابریان به حدی بود که حتی اکبر هر سال پیاده به مزار خواجه معین الدین می رفت و نام فرزند خود را سلیم گذاشت که بعدها به جهانگیر ملقب شد و هر ساله هدایای فراوانی به احترام خواجه به زوار وی اعطا می کرد. آز معروف ترین خلفای خواجه معین الدین، خواجه نظام الدین اولیا بود، او در شهر «بدایون» به دنیا آمد. سخنان شیخ در کتابی به نام فواید النؤاد به همت مریدش، حسن دهاوی، جمع آوری شد. او در ۲۶۶ قی از دنیا رفت و مردم در عرس وی از همهٔ مناطق هند برای زیارت و ادای مراسم به دهلی می آمدند. آز دیگرعرفای مشهور هند و اسلام، علی بن عثمان هجویری است که به لقب داتا گنج بخش (داتا به معنی معلم) معروف

۱. همان، ص ۹۹٬۷۳. ۲. عباس رضوی، پیشین، ص ۹۹٬۱۵۲۰

۳. دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۱، ذیل «بختیار کاکی» (خلامملی آریا)،

غلامعلى آريا، پيشين، ص ۵۵.

است. اهجویری منتسب به هجویر از نواحی غزنه بود. اولین کتاب فارسی مکتوب عرفانی به نام کشف المحجوب را در باب طریقت و عرفان نگاشت و احتمالاً بین سالهای ۴۶۵ ـ ۴۵۰ ق از دنیا رفت و در لاهور به خاک سپرده شد. ۲ مشهور ترین فرد این سلسلهٔ تصوف، امیر خسرو دهلوی شاعر توانای هندی است که علاوه بر شاعری، عارفی کامل بود. امیر خسرو در شعر، شاگرد شهابالدین محمود بدایونی بود. به زبانهای ترکی، فارسی و هندی مسلط بود و در موسیقی نیز استاد بود. در سرودن مثنوی، تابع نظامی و در غزل مرید سعدی بود. وی در واقع بزرگ ترین شاعر فارسیزبان شبه قارهٔ هند به شمار می رود. آثار وی عبارت اند از: ۱. دیوان؛ ۲. خمسه شامل مطلع الانواد، شیرین و خسرو، مجنون و لیلی، آئینهٔ اسکندری، هشت بهشت؛ ۳. حماسه های تاریخی، مانند قران السعدین، مفتاح الفتوح. ٣

## هنرهای هند و اسلامی

هنر هند و اسلامی در این شبه قاره اساساً با هنر بومی هند تفاوتهایی داشته ولی بـه شـیوههای گوناگون با هنر بومی هند ارتباط و مراوده پیدا کرده است. پیشینهٔ مشترک جغرافیایی و حتی نژادی و نیز به کارگیری مواد خام و استادان هندی باعث راهیابی ذوق و هنر هندی در کنار سبک مخصوص مسلمانان شد. بنابراین، سخن گفتن از هنر خالص اسلامی در شبه قاره چندان اعتبار ندارد.

از جملهٔ این هنرها، معماری است که در دورهٔ گورکانیان به اوج خود رسید. معماری به عنوان یکی از شاخههای هنر اسلامی از نظر ریختشناسی دارای ویژگیهای خاصی است، هرچند به عنوان یک هنر اسلامی با معماری سایر مناطق اسلامی نیز شباهتهایی نیز دارد. اساساً هنر اسلامی در شبه قاره دارای مراحل مختلفی است: ۱. دورهٔ فاتحان اولیه، ۲. دورهٔ غزنویان تا گورکانیان، ۳. دورهٔ گورکانیان. گورکانیان به عنوان سلسلهای جدید، که نیاز به خودنمایی و اظهار وجود داشتند و نیز به عنوان حکومتی که بر سرزمینهایی وسیع با مردمی با فرهنگ و عقاید گوناگون حکم میراندند، کاملاً بــه توانایی هنر معماری به منزلهٔ ابزاری برای خودنمایی آگاهی داشتند. حاکمان میخواستند به بهترین وجه با ساختن بناهای بزرگ خود را چنان معرفی کنند که شأن و مقامشان در میان مردم بیشتر شود. <sup>۴</sup> برخلاف نقاشان، معماران این دوره کمتر نام خویش را ذکر میکردند، و ما از نام معماران این دوره، بجز چند نفر، اطلاع چندان دقیقی نداریم. اساساً معماری این دوره با بنا کردن ساختمانهایی به

۱ عبدالحسین زرین کوب، جستجو در تصوف ایران، تهران، امیرکبیر، چ ۳، ۱۳۶۷، ص ۷۱.

۲. على بن عثمان هجويرى، كشف المحجوب، به تصحيح ژوكوفسكى، تهران، طهورى، چ ۲، ۱۳۷۱، ص ۱۸،۱۹. ۳. دانشنامهٔ ادب فارسی، زیر نظر حسن انوشه، ج ۴، بخش اول، ص ۲۷۳ ذیل هامیرخسرو دهلوی، (حسین برزگر)،

۲. اباکخ، معماری هند، ترجمهٔ حسین سلطانزاده،تهران، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۳۳.

دستور شاهان یا امرا بنیانگذاشته شد که بعدها نوآوریهایی نیز از طرف دیگران به آن افزوده شد. البته تغییر و تحول در سبکهای معماری آرام آرام صورت میگرفته است، بدین گونه که معماری اولیهٔ گورکانیان از سبک نسبتاً بیروح آرام آرام به ساخت بناهای جذاب و زیبا تبدیل شد.

در دورهٔ جلال الدین اکبر با ساختن مقبرهٔ همایون در دهلی، می توان الگوی شاخص معماری گورکانی را مشاهده کرد. این بنا که بین سالهای ۹۷۸ ـ ۹۷۰ ق ساخته شده است به دست معمارانی به نامهای سیدمحمد و پدرش میرک سیدغیاث بنا گردید. مسجد فتحپورسیکری از جمله دیگر نمونههای معماری اولیهٔ گورکانیان است. در دورههای بعدی در زمان جهانگیر و شاه جهان معماری با قوت و قدرت و با سبکهای متنوع همچنان قدم در راه تکامل گذاشت. ساخته شدن باغهای معروف شالیمار به دستور عبدالرحیم خانخانان، وزیر ایرانی جهانگیر، چنان بود که معروف است که وی هندوستان را به ایران تبدیل کرده است. بنای معروف دیگر تاجمحل است. این بنا نمونهٔ عالی معماری گورکانی و نشان دهندهٔ اوج هنر معماری گورکانیان در دورهٔ شاهجهان است. این بنا را شاه جهان برای همسر ایرانی خویش، ارجمند بانو بیگم، ساخت. این بنا چهار مناره و یک گنبد مرتفع پیازی شکل دارد. در اطراف آن باغهای زیبا، بازار و کاروانسرا نیز قرار داشته که درآمد آنها صرف نگهداری از مقبره می شده است. وجود این عناصر گوناگون، شامل باغهای زیبا، احتمالاً نشان دهندهٔ تفکر اسلامی است که باغهای بهشتی را در نظر داشته است. ۱ ساخت بنا حدود ۲۲ سال طول کشید و به قول ویل دورانت این بنا را فقط می توان با کلیسای «سن پیترو» در واتیکان مقایسه کرد. ۲

نکتهٔ پایانی که دربارهٔ معماری این دوره باید مد نظر قرار گیرد، این مطلب است که اساساً معماری گورکانیان ترکیبی هنرمندانه از سبکهای ایرانی و آسیای مرکزی و هندی و حتی در اواخر دورهٔ گورکانیان اروپایی است که توانست نمونههای عالی با گسترهٔ جهانی پدید آورد.

نقاشی: نقاشی نیز مانند معماری ابتدا از تلفیق دو مکتب، ایرانی (تیموری) و هندی شکل گرفت. نقاشیهای دورهٔ گورکانیان مانند معماری ابتدا در دربار رشد و نمو پیدا کرد و در واقع، اولین محل تولد نقاشی دربارها و مشوق صورتگران، حاکمان بودند،

ظهیرالدین بابر، بنا بر منابع تاریخی، فردی هنرمند و هنردوست بود و علاقهٔ فراوان وی به طبیعت و شکار، موجب شد به این نوع نقاشی تمایل پیدا کند. تنها نقاشی منتسب به دورهٔ بابر، که در موزهٔ

۱. هم*ان*، ص ۹۸.

۲. ویل دورانت، مشرق زمین (گاهوارهٔ تمدن)، ترجمهٔ احمد آرام و دیگران، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۷۰، ج ۱، ص ۲۸۵.

دولتی برلین موجود است، نشان دهندهٔ این تمایل و نیز تأثیر و نفوذ مکتب بخارا و استاد بهزاد است. ۱ در دورهٔ همایون به واسطهٔ اقامت چندینسالهٔ او در ایران و نیز حضور نقاشان ایرانی در دربار وی مانند میرسیدعلی، عبدالصمد شیرازی و فرخ بیگ قلماق در واقع مکتب نقاشی گورکانیان پایهگذاری شد. ۲ در این دوره، داستان مصور امیر حمزه آغاز گردید و تا دورهٔ جلالالدین اکبر نیز ادامه یافت. این مجموعه در دوازده جلد و چهار هزار صفحه تدوین شد. این کار به تقلید از خمسهی نـظامی (دورهٔ صفوی) صورت گرفت.

در دورهٔ اکبر شاهد بازگشت موضوعات و سبک نقاشی اولیهٔ گورکانیان هستیم. اکبر در شهر جدید فتحپور مدرسهٔ دولتی نقاشی تأسیس کرد که در آن متجاوز از یک صد هنرمند زیر نظر استادان ایرانی مشغول فعالیت بودند. " با پرورش این هنرمندان، سبک نقاشی نیز به تدریج متحول شد و نقاشی صورتِ امرا و حتی زنان دربار آرام آرام با طرحها و رنگهای جدید به مضمون اصلی نقاشیها تبدیل شد. از نقاشان دورهٔ اکبر می توان بساوان،  $^4$  بشن داس  $^0$  و عبدالصمد را نام برد.  $^7$  در دورهٔ جهانگیر این سنت ادامه داشت ولی اوج هنر نقاشی همانند معماری، دورهٔ شاهجهان است. استفاده از رنگهای بدیع و نیز مدل سازی و سایه زنی بر پایهٔ اصل مناظر بسیار رونق گرفت. زندگانی مجلل دربار و مجالس رسمی به بهترین شکل نمایان شد، مانند تصویر شاهجهان بر تخت طاووس و سوار بر اسب با تمامی جلال و شکوه سلطنتی که در موزهٔ متروپولیتن نیویورک وجود دارد. معروف ترین نقاشان، ابوالحسن، میرهاشم و محمد نادر سمرقندی بودند که آخری در شبیهنگاری در حد کمال نقاش*ی میکر*د.۷

هنر نقاشی در دورههای بعدی به خصوص در دورهٔ اورنگ زیب چندان مورد توجه قرار نگرفت. نقاشیهای به جایمانده از اواخر دورهٔ گورکانی در واقع ادامهٔ سنت نقاشی گذشته است و نـوآوری و بدیعسازیهای گذشته وجود ندارد. در پایان می توان گفت که بنابر آثار باقیمانده از این دوره نقاشی تنها ترکیب و تفسیری از اسلوبهای ایرانی و آسیای مرکزی نبوده است، بلکه با گسترش سبکهای قدیمی، هنرمندان با الهام از عناصر جدید هندی، سبک تازه و ویژهای را بنیان نهادند، هر چند که راهیابی عناصر هندی در نقاشیها به علت قدرت غالب مسلمانان (اعم از ترکان و ایرانیان)

۴. م. س. دیماند، پیشین، ص ۲۱. ص ۱۷۵ ـ ۱۷۳. 4. Basawan

۱۰ م.س. دیماند، راهنمای صنایع اسلامی، ترجمهٔ عبدالله فریار، تهران، بنگاه ترجمه و نشرکتاب، ۱۳۹۱، ص ۹۹. ۲. کریستین پرایس، تاریخ هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، تبهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۷،

<sup>5.</sup> Bishendas

٦. *همان، س* ٧٧.

۷. تاراچند، تأثیر اسلام در فرهنگ هند، ترجمهٔ علی پیرنیا و عزالدین عثمانی، تهران، پاژنگ، ۱۳۷۴، ص ۳۳۱.

#### ۱۸۸ 🗖 قرهنگ و تمدن اسلامی

نمی توانست در مقیاس وسیعی انجام گرفته باشد. ۱

از جمله هنرهای مورد توجه حاکمان گورکانی، خط و خوشنویسی بود. بنابر معتقدات مذهبی حاکمان، این علاقه و توجه در نوسان بود. بابر قرآن را به خط زیبایی نوشت و آن را به کعبه اهدا کرد. در دورهٔ همایون نسخنویسی به سبب وجود استادان ایرانی، چون خواجهاحمد مؤتمن قزوینی و میرقاسم گسترش فراوانی یافت. در دورهٔ شاهجهان بعد از قتل میرعماد حسنی، شاگردان وی به نامهای آقاعبدالرشید، سیدعلی تبریزی و خواجه عبدالباقی در دربار هنرپرور شاهجهان القابی چون «جواهر قلم» و «یاقوت رقم» دریافت کردند که این روند تا آخر دورهٔ اورنگزیب ادامه داشت. او به سبب اعتقادات مذهبی و توانایی در نگارش و خوشنویسی بسیار حامی خوشنویسان بود و شکوفایی این هنر در همین دوره است. آ

از دیگر هنرهای دورهٔ گورکانی، قالیبافی و نساجی است. قالیبافی در این دوره مانند نقاشی، بن مایهٔ ایرانی دارد. قالیبافان در شهرهای آگره، فتحپور، لاهور در کارگاههای قالیبافی مشغول فعالیت بودند. استادان ایرانی از شهرهای کاشان، اصفهان و کرمان و سبزوار در این کارگاهها استادی میکردند. قالیهای گلدار ایرانی الگوی آنان بود. رنگهای قهوهای متمایل به قرمز و پرتقالی سیر بیشتر استفاده می شد. مجموعهٔ قالیهای مهاراجه جایپور به نام قالی اصفهان هندی از این گونه است.

مجموعهٔ قالیهای گالری ملی واشنگتن و موزهٔ متروپولیتن نشان دهندهٔ اسلوب خاص دورهٔ شادجهان است که به یادگار مانده است. از نظر فنی اوج این هنر در دورهٔ شاهجهان است، زیرا قالیبافان هندی از استادان ایرانی بهتر و جلوتر بودند و گرههای فراوان قالی و رنگ آمیزی و نقوش بدیج و زیبا مؤید این امر است."

اسلوب کار در تهیهٔ منسوجات در دورهٔ گورکانی، با توجه به سابقهٔ دیرینهٔ هندوان در زمینهٔ نساجی، طبق همان اسلوب هندی پایه گذاری شد. انواع پارچه ها مانند ململ کتان و ابریشم زرین در مراکز بافندگی معروف مثل لاهور، دکن، احمدآباد بافته می شد. ساریها و شال کمرهای زیبای هندی از عالی ترین منسوجات دنیا بودند که به سایر مناطق دنیا صادر می شد. \*

### يرسشها

۱. نقش صفویان در احیای مجدد تمدن اسلامی را به اختسار تبیین کنید؟ ۲. علل گرایش شاه عباس به اقلیتهای نژادی در ارتش کدام است؟

۱۸۳ سوامی آنانداگومارا، مقدمهای بر هنر هند، ترجمهٔ امیرحسین ذکوگو، تهران، روزنه، ۱۳۸۳، ص ۱۸۳.

۲. على اصغر حكمت، سرزمين هند، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۷، ص ۸-۲۱.

۳، م. س. دیماند، پیشین، ص ۷۵-۲۷۴، ۴ همان، ص ۲۵۴-۲۵۴.

- ۳. در روابط خارجی صفویان عوامل تأثیرگذار کداماند؟
- ۴. علل پیروزیهای عثمانی در دورهٔ نخست و دوّم تاریخ عثمانی را برشمارید.
- ۵ مهم ترین دستاور دهای حکومت سلطان سلیم و سلطان سلیمان را مختصراً توضیح دهید.
  - ع جرا سلطان سلیمان، قانونی نامیده شد؟ در این باره توضیح دهید.
  - ۷. وضعیت ادبیات و معماری در دورهٔ سلطان سلیمان را شرح دهید.
  - ۸ سهم و نقش گورکانیان در احیای مجدد فرهنگ و تمدن اسلامی را تبیین کنید؟
    - ۹. سبک هندی و ادبیات این دوره دارای چه ویژگیهایی است؟

### فعاليتهاي علمي

- ۱. نقش خاص صفویان در تجدید حیات فرهنگ و تمدن اسلامی را با مطالعهٔ و تلخیص کتاب راجر،
   سیوری، در باب صفویان، ترجمهٔ رمضان علی روحالهی (تهران، ۱۳۸۰) بررسی کنید.
- ۲. علل همزمانی سقوط صفویان و گورکانیان به عنوان دو حکومت قدرتمند مسلمان را بررسی و به صورت مقاله ای ارائه کنید.
- ۳. نحوهٔ شکلگیری و نوع نگاه عالمان دینی به حکومت صفویان را در جلسهای به بحث بگذارید و بررسی کنید؟
- ۴. وضعیت فرهنگی و تمدنی عثمانی را در دورهٔ سلطان سلیمان قانونی با ایران در همان دوره طییک پژوهش بررسی و مقایسه کنید.
  - ٥. دربارة علل انحطاط امپراتوري عثماني تحقيق كنيد.
  - ع دربارهٔ ریشهٔ درگیریهای ایران و عثمانی در کلاس درس به بحث بنشینید.
- ۷. کتاب ریاض الاسلام، تاریخ روابط ایران و هند، ترجمهٔ محمدباقر آرام و عباسقلی غفاری فرد را خلاصه کنید.
- ۸ در قالب مقالدای نقش تمدنی گورکانیان را در مقایسه با سایر حکومتهای مسلمان هند بررسی کنید.
- ۹. ویژگیهای معماری گورکانیان را به عنوان بهترین و بسرترین هنر ایس حکومت در جلسهای بسه بحث بگذارید.

## منابع براى مطالعة بيشتر

- ۱. ایتنگهاوزن، ریچارد، و احسان یارشاطر، اوجهای درخشان هنر ایران، ترجمهٔ هرمز عبدالهی و رویین پاکباز، تهران، انتشارات آگاه، ۱۳۷۹.
- ٢. تساجبخش، احمد، تاريخ صفويه (هنر، صنعت، ادبيات، علوم، سازمانها)، انتشارات نويد

شیراز، ۱۳۷۸.

- ۳. تاریخ ایران دوره صفویان (پژوهشی از دانشگاه کمبریج) ترجمهٔ یعقوب آژند، نشر جامی، ۱۳۸۰.
  - ۴. جعفریان، رسول، دین و سیاست در دوره صفوی، انتشارات انصاریان، ۱۳۷۰.
  - ۵ سیوری، راجر، در باب صفویان، ترجمهٔ رمضان علی روح الهی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۸۰.
    - ع. شارون، سیاحتنامه شاردن، ترجمهٔ محمد عباس، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳۶.
- ۷. والسر، سیبیلا شوستر، ایران صفوی از دیدگاه سفرنامه های اروپاییان، ترجمهٔ غـ لامرضا ورهـرام،
   تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۴.
  - ۸. هوشنگ مهدوی، عبدالرضا، تاریخ روابط خارجی ایران، امیرکبیر، ۱۳۷۵.
  - ۹. پورگشتال، هامر، تاریخ امپراتوری عثمانی، ترجمهٔ میرزا زکی علی آبادی، تهران، ۱۳۶۷.
  - ١٠. چارشيلي، اوزون، و اسماعيل حقى، تاريخ عثماني، ترجمه ايرج نوبخت، تهران، ١٣٥٨.
    - ۱۱. رئيسنيا، رحيم، ايران و عثماني در آستانهٔ قرن بيستم، تبريز، ۱۳۷۴.
  - ۱۲. شاو، استانفورد جی.، تاریخ امپراتوری عشمانی و ترکیهٔ جدید، تـرجـمهٔ مـحمود رمـضانزاده، مشهد، ۱۳۷۰.
    - ١٣. لاموش، لئون، تاريخ تركيه، ترجمهٔ سعيد نفيسي، تهران، ١٣١۶.
    - ۱۴. لوئیس، برنارد، استانبول و تمدن امپراتوری عثمانی، ترجمهٔ ماه ملک بهار، تهران، ۱۳۶۵.
      - ١٥. همو، ظهور تركية نوين، ترجمة محسن على سبحاني، تهران، ١٣٧٢.
  - ۱۶. مفتاح، الهامه، و وهاب ولی، نگاهی به رونـد نـفوذ و گسـترش زبــان و ادب فــارسی در تــرکیـه، تهران، ۱۳۷۴.
  - 17. Ekmeleddin, Ihsanoğlu(ed.), History of the Ottoman State, Society and Civilization, Istanbul, 2001.
    - ۱۸. پرایس، کریستین، تاریخ هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۲۷.
  - ۱۹. تاراچند، تأثیر اسلام در فرهنگ هند، ترجمهٔ علی پیرنیا و عزالدین عثمانی، تهران، پاژنگ، ۱۳۷۴.
    - ۲۰. حکمت، علی اصغر، سرزمین هند، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۷.
  - ۲۱. ریاض السلام، تاریخ روابط ایسران و هند، تسرجه محمد بهاقر آرام و عباسقلی غفاری فرد، امیرکبیر، ۱۳۶۷.
    - ۲۲. کخ، ابا، معماری هنر، ترجمهٔ حسین سلطانزاده، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۷۳.

# علل متأخر رکود فرهنگ و تمدن اسلامی

### ۱. استعمار کهنه و نو

### استعمار كهنه

از جمله عوامل متأخر تأثیرگذار بر رکود فرهنگ و تمدن اسلامی استعمار است. در این گفتار کوتاه سعی خواهیم کردتا با ارائهٔ تعاریف مناسب از استعمار، به تجزیه و تحلیل عوامل پیدایش و تاریخچهٔ ورود آن به کشورهای اسلامی بپردازیم و آثار و پیامدهای آن را بر فرهنگ و تمدن اسلامی ارزیابی کنیم.

# مفهوم و تاریخچهٔ استعمار

استعمار از لحاظ لغوی به معنای آباد کردن است؛ اما از لحاظ سیاسی به معنی حاکمیت گروهی از افراد بر مردم یا بر سرزمین دیگر است. در تعریف دیگر، استعمار به عنوان پدیده ای سیاسی ـ اقتصادی تعریف شده است که این پدیده حدود از سال ۱۵۰۰ م آغاز شده و در طول این مدت استعمارگران برخی از کشورهای اروپایی مناطق وسیعی از دنیا را کشف کردند و در آنجا ساکن شدند و به بهرهبرداری پرداختند. برخی از صاحبنظران معتقدند که استعمار به دوران باستان برمیگردد و اقدامات حکومتهای باستانی نظیر فینیقیه و یونانیها و سرانجام رومیها در ایجاد پایگاههایی خارج از سرزمین خود را، به منظور استفاده از آنها برای تجارت یا جنگ یا گسترش فرهنگ خود، نبوعی استفاده استعمار میدانند. مارکسیستها به جای کلمهٔ استعمار از کلمهای مشابه به نام «امپریالیسم» استفاده میکنند. امپریالیسم در حقیقت به حکومتی اطلاق میشد که در آن، یک حاکم نیرومند بر بسیاری از سرزمینهای دور و نزدیک حکومت داشت (امپراتوری) ولی بعدها به هرگونه حاکمیت مستقیم و غیرمستقیم کشورهای قدرتمند بر کشورهای دیگر، عنوان امپریالیسم داده شد. ا

۱. ولفگانگ ج. مومسن، تظریه های امپریالیسم، ترجمهٔ احمد ساعی، تهران، قومس، ۱۳۷۹، ص ۱۲-۷.

پیدایش استعمار با ظهور کشورهای قدرتمند اروپایی آن زمان یعنی انگلیس، فرانسه، پرتغال، اسپانیا و... همراه بود. بعد از کشف راههای دریایی در اطراف افریقای جنوب شرقی (۱۴۸۸ م) و کشف قارهٔ امریکا در سال ۱۴۹۲ م، مسافرتهای دریایی به منظور استعمار و کشف سرزمینهای جدید آغاز شد. آنها در ابتدا به دنبال طلا، عاج، اشیاء قیمتی و... بودند، اما رفته رفته انگیزههای وسیعتر اقتصادی نظیر تجارت، انتقال مواد اولیهٔ معدنی و کشاورزی به سرزمینهای اروپایی و فروش کالاهای اروپایی به فعالیتهای استعماری وسعت بخشید. کشورهای استعمارگر خیلی زود دریافتند که برای تداوم بهره کشی لازم است که بر جوامع مستعمرهٔ خود نظارت سیاسی داشته باشند و حتی فرهنگ آنها را تحت کنترل درآورند. این کار در سرزمینها و جوامعی مانند جـوامـع بـومی امـریکا، افـریقا و اقیانوسیه که مراکز اقتدار و فرهنگ و تمدن بومی آنها ضعیف بود یا در اولین یـورشهای استعمار فروریخته بود، بسیار راحت صورت گرفت. در این سرزمینها مراکز قدرتی به وجود آمد که تماماً زیر نظارت استعمارگران بود. استعمارگران در این کشورها در کنار نهادها و مؤسسات سنتی بومیان معمولاً نهادها، سازمانها، شیوهها و مناسبات اقتصادی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی جدیدی ایجاد کردند که در حقیقت، پاسخ به نیازهای استعماری خودشان بود و نه نیازهای مردمان بومی آن سـرزمینها. <sup>۱</sup> استعمارگران در برخورد با کشورهایی که از قدرت بالایی برخوردار بودند وقادر به تسلط کامل بر آنها نبودند، مانند ایران و چین، سعی کردند تا تغییراتی را به منظور حفظ منافع و تأمین نیازهای خود در این کشورها به وجود آورند. مثلاً ساختار اقتصادی این کشورها را به گونهای تغییر دادند که آنها تنها برآورندهٔ نیازهای بازار جهانی شدند و نه برآورندهٔ نیازهای بازار داخلی. ۲

## علل پيدايش استعمار

نظریه پردازان در زمینهٔ دلایل ظهور و گسترش استعمار نظریات متعددی ارائه داده و این پدیده را از جنبههای مختلف ارزیابی کردهاند. دستهای از نظریه پردازان استعمار را از بُعد سیاسی بررسی و عنوان کردهاند که رقابتهای سیاسی و نظامی قدر تهای بزرگ اروپایی طی قرن شانزدهم و بعد از آن، موجب ظهور و گسترش استعمار بود. این دیدگاه محور توجه خود را بر دولتها و اغراض سیاسی متمرکز ساخته است و تلاش دولتهای بزرگ جهت دستیابی به قدرت و اعتبار بیشتر، در مقایسه با رقبای خود را عامل اصلی گسترش استعمارگری میداند. عدهای دیگر از نظریه پردازان معتقدند آنچه عامل ظهور و گسترش استعمار شد، تمایل دولتها و ملتهای کشورهای قدر تمند به گسترش سرزمینشان و

۱. احمد ساعی، مس*ائل سیاسی داقتصادی جهان سوم*، تهران، سمت، ۱۳۷۷، ص ۲-۹۲.

۲. تیلمان اورس، ماهیت دوست در جهان سوم، ترجمهٔ بهروز توانمند، تهران، آگاه، ۱۳۶۲، ص ۵۱-۲۰.

ایجاد امپراتوریهای بزرگ به منظور حفظ و تقویت روحیهٔ ملی و تواناییهای سیاسی و نظامی بود. برخی دیگر از نظریه پردازان، استعمار را پدیدهای نژادی تلقی میکنند و معتقدند مردمان سفیدپوست (اروپاییان) ذاتاً از مردم نژادهای دیگر برترند و وظیفه دارند به منظور اصلاح و متمدن کردن مردمان نژادهای دیگر بر آنان حکومت کنند. ۱

برخی دیگر از اندیشمندان، استعمار را پدیدهای اقتصادی و محصول توسعهٔ نظام سرمایهداری نوین میدانند. آنها معتقدند که امکانات داخلی کشورهای اروپایی (بازار فروش، مواد اولیه، فرصتهای سرمایه گذاری) دیگر پاسخگوی نیازهای روزافزون آنها نبود و آنها را وادار به دستاندازی بر کشورهای دیگر کرد. به اعتقاد این نظریه پردازان، استعمار در باطن خود تلاشی است برای گسترش فعالیتهای تجارتی و صنعتی بورژوازی کشورهای پیشرفتهٔ غربی در کشورهای دیگر و هدف از آن بهرهبرداری از منابع و امکانات آنها برای پاسخگویی به نیازهای روزافزون توسعهٔ سرمایهداری است. این دیدگاه را در میان نظریه پردازان لیبرال اقتصاد سرمایهداری و هم در میان پیروان نظریهٔ مارکسیسم می توان یافت. ۲

## استعمار در آسیا

اولین گروه از کشورهای استعمارگر که به آسیا آمدند پر تغالیها بودند. واشکودوگاما، دریانورد پر تغالی، در سال ۱۴۹۸ م از طریق اقیانوس هند به سواحل شمال شرقی شبه جزیرهٔ هند رسید و با این اقدام دورهٔ نوینی در روابط اروپا و آسیا شکل گرفت. در این زمان کشورهای بزرگ آسیایی همانند ایران، عثمانی و چین از لحاظ پیشرفت در علوم مختلف، کشاورزی و تجارت در سطح بالایی قرار داشتند. واشکودوگاما نیز بیشتر به دنبال اهداف تجارتی بود اما آلبوکرک، ۳ سردار نظامی پر تغال، هشت سال بعد به دنبال فتح سرزمینهای جدید و گسترش امپراتوری پر تغال به این مناطق وارد شد. در کل پر تغالیها دارای انگیزههای تجارتی، سیاسی ـ نظامی و مذهبی بودند ولی به هر صورت در تثبیت برتغالیها دارای انگیزههای تجارتی، سیاسی ـ نظامی و مذهبی بودند ولی به هر صورت در تثبیت موقعیت خود در این منطقه از جهان چندان موفق نبودند و تنها به تجارت و مسائل مربوط به آن پرداختند. باید توجه داشت که پرتغالیها در اروپا به عنوان واسطهای تجارتی بین آسیا و شمال اروپا عمل میکردند. آنها تا اواخر قرن شانزدهم هلند را زیر نفوذ تجارتی خود داشتند، اما از اوایل قرن هفدهم هلندیها درصدد برآمدند تا خود به طور مستقیم با آسیا وارد تجارت شوند. پس از هلندیها هفدهم هلندیها درصدد برآمدند تا خود به طور مستقیم با آسیا وارد تجارت شوند. پس از هلندیها هفدهم هلندیها درصدد برآمدند تا خود به طور مستقیم با آسیا وارد تجارت شوند. پس از هلندیها،

۱. ولفگانگ ج. مومسن، پیشین، س ۱۲-۷ و ۹۰-۵۹.

۲. همان، ص ۵۵-۲۵.

انگلیسیها و سپس فرانسویها وارد آسیا شدند. ۱

روابط استعماری اروپاییان در آسیا به دو دوره تقسیم میشود: دورهٔ نخست از سال ۱۴۹۸ م آغاز می شود و در سال ۱۷۵۷ م با پیروزی نظامی انگلیسیها بر هندیها خاتمه می یابد. اروپاییان در این دوره سعی داشتند تا با بهره گیری از قدرت دریانوردی و سلاحهای آتشین خود به افزایش روابط تجارتی خود با این سرزمینها بپردازند و به محصولات مرغوب آنان مانند ادویه، پارچه و زینت آلات دسترسی پیدا کنند. در همین دوره شرکتهای تجارتی متعددی تشکیل شد که آنها نیز به دنبال دست یابی به امتیازات و انحصار تجارتی بودند. از جملهٔ این شرکتها می توان به «شرکت سرزمینهای دور» هلند (۱۵۹۴ م)، «شرکت هند شرقی هلند»، «شرکت هند شرقی انگلستان» (۱۶۰۰ م) و شرکت فرانسه (۱۶۰۴ م) اشاره کرد. همهٔ این شرکتها از حمایت سیاسی و نظامی دولتهای خود برخوردار بودند و برای تسلط به مناطق مختلف آسیا رقابت سختی با یکدیگر داشتند. دورهٔ دوم از ۱۷۵۷ تا ۱۸۵۸ است که دخالت اروپائیان غیرمستقیم و کمتر شکل نظامی دارد. برای مـثال کشـور هـند از ۱۲۵۷ م تا ۱۸۵۸ زیر سلطهٔ کمپانی هند شرقی بود و دولت انگلستان فقط دورادور از این کمپانی حمایت می کرد اما از آن پس دولت انگلستان رأساً حکومت هند را در دست گرفت و هند به عنوان «ملک ملت بریتانیا» و تابع پارلمان انگلیس شناخته شد. ۲ سیاستهای کمپانی هند شرقی و دولت انگلستان باعث شد تا هندوستان که خود از تولیدکنندگان و صادرکنندگان پارچه بود بـه واردکنندهٔ یارچه تبدیل شود و صادراتش تنها به مواد خام پارچه (مانند پنبه) محدود گردد. کشورهای جنوب شرقی و جنوبی آسیا از این پدیده مستثنا نبودند و هلندیها کشور اندونزی را در دست داشتند. هلندیها کشت محصولاتی مانند قهوه و شکر را در اندونزی گسترش دادند و همانند انگلیسیها در هند، ساختار اقتصادی این کشور را تغییر دادند. فرانسویها در هندوچین وارد شدند و به اعمال شیوههای استعماری مشابه پرداختند، به طوری که بین سالهای ۱۷۴۷م تا ۱۸۵۰ تیمامی کشورهای هندوچین (به استثنای تایلند) به تصرف آنها درآمده بود. آنها در کشور تایلند به شیوهٔ غیرمستقیم عمل کردند و با گرفتن امتیازات متعدد در زمینهٔ کشتیرانی، فعالیت تجارتی، امتیازات گمرکی و حتی حق کاپیتولاسیون، به تعقیب منافع استعماری خود پرداختند. چین نیز هدف حملات استعماری واقع شد. این کشور با جمعیت فراوان، توجه بازار کشورهای استعماری را به خود جلب کرد. مثلاً اروپاییان و بهویژه انگلیسیها به چین تریاک وارد میکردند، دولت چین نیز اقداماتی را برای محدود ساختن این تجارت اتخاذ کرد که نهایتاً این جریانات به جنگ تریاک (۱۸۴۲م) و شکست چین منتهی شد. چند

<sup>1.</sup> ک. م. پائیکار، آسیا و استیلای باختر، ترجمهٔ محمد علی مهمید، تهران، روز، ۱۳۴۷، ص ۴۵-۱۲- ۲ د ۲ ممان، ص ۱۷۱، ۱۲۹، می ۱۷۰، ۲۵ ممان، ص ۱۷۱، ۱۷۹،

سال بعد از این جنگ، فرانسه و انگلستان مشترکاً به چین حمله کردند، این کشور را شکست دادند و چین را وادار به دادن امتیازات متعددی در زمینهٔ کشتیرانی، گمرک، تجارت و... کردند. بدین صورت اقتصاد چین تحت تأثیر اقتصاد استعماری واقع شد و رو به افول نهاد بهطوری که میلیونها چینی به امید یافتن کار در سرزمینهای دیگر سرزمین خود را ترک کردند و به کارهای سخت در کشورهای اروپایی و امریکایی پرداختند. <sup>۱</sup>

# استعمار در خاورمیانه و خلیج فارس

اروپاییان سعی داشتند تا از طریق اکتشافات دریایی بر حوزهٔ قدرت و تسلط خود بیفزایند و ذخـایر بیشتری از ثروت را به خود اختصاص دهند. پرتغالیها در سالهای نخستین قرن شانزدهم پا به خلیجفارس گذاشتند و دریاسالار آلبوکرک پرتغالی، جزیرهٔ هرمز را در ۱۵۱۴ م تصرف کرد. آنها در سال ۱۵۱۲ م نیز گمبرون (بندرعباس) را که مرکز عمدهٔ تجارتی محسوب می شد، اشغال کرده بودند. ۲ آنها نزدیک به یک قرن بر منطقهٔ خلیج فارس تسلط داشتند تا آنکه شاه عباس صفوی با عقد قرارداد مشترک با انگلیسیها و کمک گرفتن از نیروی دریایی آنها توانست پرتغالیها را برای همیشه از خلیجفارس بیرون کند، اما انگلیسیها به نفوذ خود در این منطقه ادامه دادند که از جمله دلایل آن، اهمیت سوق الجیشی خلیج فارس بود. آنها باشیوخ عرب قرارداد بستند و این شیوخ ضمن به رسمیت شناختن انگلیس به عنوان قاضی، مصلح و میانجی تعهد کردند که به دزدی دریایی، قاچاق اسلحه و حمل بردگان نپردازند. در سال ۱۸۰۰ م نیز (دورهٔ فتحعلیشاه قاجار) امتیازات و انحصارات بازرگانی فراوانی از سوی ایران به انگلستان داده شد. آنها در ۱۸۵۶ م در جنوب بوشهر پیاده شدند و آنجا را اشغال کردند اما سرانجام تمامی شهرهای ایران را تخلیه کردند."

منابع نفتی خاورمیانه توجه قدرتهای دیگر مانند امریکا و آلمان را به خود جلب کرد و در اوایل قرن بیستم، نفت این منطقه بین شرکتهای انگلیسی و امریکایی تقسیم شد. انگلیسیها منابع نفتی قطر، کویت، عراق، عمان و ایران را در دست داشتند و امریکاییها نیز نفت عربستان و بحرین را از آن خود کردند. البته نباید فراموش کرد که کشور ایران در جریان استعمار بیشترین لطمه را دیده است. موقعیت جغرافیایی ایران به گوندای بود که به جولانگاه قدرتهای بزرگ تبدیل شد. مثلاً انگلستان و فرانسه که بر سر تصاحب هندوستان با یکدیگر رقابت میکردند، دامنهٔ این درگیریها را بـه ایـران کشاندند و آسیبهای فراوانی را بر استقلال سیاسی و اقتصادی آن وارد کردند. در قرن نوزدهم،

۲. وادلا، ر.، خلیج فارس در عصبر استعمار، ترجمهٔ شفیع جوادی، تهران، سحاب، ۱۳۵۹، ص ۷۷-۳۹. ۳ . . . .

شکستهای نظامی پی در پی ایران از روسیه و انگلستان دولت قاجار را واداشت تا به منظور حفظ ثبات خود امتیازهای اقتصادی و تجارتی زیادی را به این کشورها اعطاکند و وضعیت این کشور را به حالت «نیمه استعماری» مبدل سازد. اقتصاد داخلی ایران نیز نتوانست در مقابل سیل کالاهای وارداتی روسیه و انگلیس مقاومت کند و ایران (همانند هند) تنها به تولید محصولات خام کشاورزی مانند پنبه، توتون و تنباکو پرداخت. بانکهای استعماری (بانک شاهنشاهی انگلیس و بانک استقراضی روسیه) فعالیتهای مالی ایران را قبضه کردند و با دادن وامهای مکرر به شاهان و مقامات قاجار اقتصاد و سیاست ایران را به طور روزافزون زیر سلطهٔ خود درآوردند.

سایر کشورهای خاورمیانه در بین قرنهای نوزدهم و بیستم زیر سلطهٔ استعمارگران اروپایی قرار گرفتند. استعمارگران سعی می کردند تا اقتصاد و سیاست کشورهای خاورمیانه را زیر سلطهٔ کامل خود درآورند و علاوه بر آن جغرافیای سیاسی و مرزبندیهای این کشورها را بر اساس منافع خود تنظیم کنند. تقسیم این سرزمینها نیز به گونهای صورت گرفت که انواع درگیریهای قومی، مذهبی و سیاسی را به وجود آورد. به عنوان مثال استعمارگران کردها را بین کشورهای ایران، ترکیه، سوریه و عراق تقسیم کردند. در لبنان نیز ترکیب اجتماعی ناهمگونی از اقوام و مذاهب مختلف شکل گرفت و قدرت سیاسی بین اقوام و پیروان مذاهب مختلف به گونهای نامتعادل و متزلزل تقسیم شد تا زمینهٔ برخوردهای قومی و مذهبی فراهم شود. یهودیان سرتاسر جهان نیز با برخورداری از حمایت قدرتهای استعمارگر، به فلسطین آمدند و با تشکیل دولت یهودی بزرگ ترین معضل خاورمیانه و دنیا را به وجود آوردند. آبه عبارتی مجموعه اقدامات استعمار در کشورهای خاورمیانه این منطقه از جهان را به کانون درگیری و آشوب تبدیل کرد به گونهای که امروزه با شنیدن نام خاورمیانه تصویر ناآرامی و درگیری بر ذهن نقش می بندد.

به طور خلاصه استعمار با ورودش به کشورهای مختلف جهان بر ساختار اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و فرهنگی آن کشورها تأثیر مستقیم و غیرمستقیم گذاشت به گونهای که هنوز بسیاری از آثار و پیامدهای حضور استعمار در این کشورها مشاهده میشود، کشورهای اسلامی نیز از این قضایا مستثنا نبود و همان طور که گفتیم حضور استعمار موجب تغییر ساختار اقتصادی، تخلیهٔ منابع طبیعی، انسانی و انتقال آنها به کشورهای استعمارگر و تغییر ساختار و قشربندی اجتماعی این کشورها شد و مهمتر از همه، بر فرهنگ و تمدن این کشورها تأثیر منفی گذاشت که در بُخش استعمار نو بیشتر به آن می بردازیم،

فسیروز کاظمزاده، روس و انگلیس در ایسران، ترجمهٔ منوچهر امیری، تهران، انبقلاب اسلامی، ۱۳۷۱، ص ۲۵ میلی، ص ۷۵ میلی،

#### استعمار تو

همان طور که اشاره شد، شکل اولیهٔ استعمار چنان بود که برای قدرت استعمارگر امنیت نظامی، منافع اقتصادی و به طور کل برتری بیشتری را در مقایسه با قدرتهای رقیب آن به ارمغان بیاورد. استعمارگران اروپایی از طریق فتوحات نظامی یا مهاجرت و مهاجرنشینی، کشورهای دیگر را زیـر سلطهٔ خود درآوردند و با ایجاد کمپانیهای تجارتی، اقتصاد این کشورها را تحت تأثیر شدید فعالیتهای بازرگانی خود قرار دادند. بین سالهای ۱۷۶۳ م تا ۱۸۷۰ رشد استعمار کمتر بود، زیرا اروپاییان درگیر مسائل داخلی و انقلابهای آزادیخواهانه و انقلاب صنعتی بودند. اما از سال ۱۸۷۰ تا جنگ جهانی اول، رشد استعمار بسیار وسیع بود و تمامی افریقا و خاور دور را در برگرفت. اما بعد از جنگ جهانی دوم و تشکیل سازمان ملل متحد و بهویژه در دهههای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰، شاهد رشد سریع جریان استعمارزدایی (مبارزه برای کسب استقلال سیاسی) بودیم، به طوری که تعداد کشورهای عضو سازمان ملل متحد به دو برابر افزایش یافت و این کشورها با در دست داشتن اکثریت در مجمع عمومی، مسائل مربوط به توسعهٔ اقتصادی، سیاسی و اجتماعی را مرکز توجه سازمان ملل قرار دادند. به دلیل تأثیر شدید استعمار کهنه بر این کشورها، استعمارزدایی آنان نه تنها مشکلات آنها را حل نکرد، بلکه این کشورها را دچار دوگانگی ساخت. آنها از یک طرف خواستار کمکهای اقتصادی کشورهای پیشرفته (استعمارگران سابق) هستند و از طرف دیگر نمیخواهند در مسائل داخلی آنها دخالتی شود. کشورهای پیشرفته نیز هنوز به این کشورها و بهویژه بازارهای داخلی و مواد خام و اولیهٔ آنها نیاز دارند و میخواهند به این مهم دست یابند. ۱ در مجموع، ارتباط کشورهای پیشرفته (استعمارگران سابق) با کشورهای استقلال یافته (مستعمرهٔ سابق) به گونهای شکل گرفته است که آن را «استعمار نو» مینامند، در این پدیده، کشورهای استعمارگر سابق در چارچوب حکومتهای دستنشانده و مناسبات و رژیمها و نهادهای بینالمللی جدید بیآنکه نیازمند حضور مستقیم سیاسی و نظامی در مستعمرات سابق باشند، به مشکل خزنده و پیچیده منافع و مطامع خود را بهتر از گذشته تضمین میکنند. بسیاری از صاحبنظران معتقدند که کشورهای پیشرفته (استعمارگران سابق) امروزه از طریق شرکتهای تجارتی چندملیتی و نهادهای بینالمللی چون؛ صندوق بینالمللی پول، بانک جهانی و سازمان تجارت جهانی و با بهره گیری از شرایط مختلف بینالمللی و تعاملات پیچیدهٔ روزافزون جهانی (مانند جهانی شدن) سعی میکنند تا بر کشورهای محروم و یا در حال توسعه تسلط یابند. بنابراین ما با بررسی این سازمانها و پدیدهٔ جهانی شدن سعی خواهیم کرد به ارزیابی استعمار

۱. جک پلینو و آلتون روی، پیشین، ص ۳۰.

نو و نقش آن بر کشورهای جهان بهویژه کشورهای اسلامی بپردازیم.

## شركتهاى چندمليتي

روند ایجاد شرکتهای چندملیتی اساساً از امریکا آغاز شد. مقر اصلی این شرکتها در یک کشور است و عملیاتشان از طریق شرکتهای مستقل یا وابسته در سایر کشورها صورت میگیرد. شرکتهای چندملیتی که به شرکتهای فراملیتی نیز معروفاند به دلیل پیشرفت فناوری و تولید انبوه، نیاز پیدا می کنند که دامنهٔ فعالیتشان را به کشورهای دیگر توسعه دهند. مرحلهٔ بعد شامل به وجود آوردن سازمانهایی برای فروش در خارج است و میل به حالت چندملیتی شدن نیز از این مرحله آغاز می شود. آنها عموماً عملیاتشان را وسعت می دهند تا بتوانند با صرفه جویی در عوامل و شاخصهای قیمت سود بیشتری ببرند، یعنی با افزایش سطح بازدهی و تولید، هزینهٔ متوسط تولیدات را پایین می آورند. مثلاً شرکت کوکا کولا، جنرال الکتریک و وستینگهاوس بر مبنای قرارداد با شرکتهای مستقل و به ازای دریافت قسمتی از سود به آن شرکتها اجازه میدهند تا کالاها یا خدمات خود را تحت عنوان شرکت اصلی تولید کنند و به فروش برسانند. ۱ برخی از صاحب نظران معتقدند که این شرکتها با سرمایهٔ خود می توانند موانع رشد اقتصادی را در کشورهای جهان سوم حل کنند و با فعالیت خود شیوههای نوین مدیریت صنعتی را به این کشورها منتقل کنند و از طریق ایجاد رقابت باعث فعال تر شدن بنگاهها و شرکتهای داخلی کشورهای جهان سوم شوند و سرانجام بازدهی اقتصادی، تنظیم بازار و رفاه را فراهم آورند. اما در مقابل بسیاری دیگر از صاحبنظران معتقدند میزان سرمایهای که از طریق این شرکتها وارد جهان سوم میشود در مقایسه با سرمایهای که آنها از کشورهای جهان سوم خارج میکنند بسیار ناچیز است، آنها در مقابل سرمایه گذاری اولیهٔ اندک از راههای مختلفی نظیر استقراض محلی (استفاده از اعتبارات کشور میزبان)، سرمایه گذاری مجدد در عملیات مالی شرکتهای تابعه و سرانجام انتقال سود خالص، باعث خروج مستقیم سرمایه از کشور میزبان میشوند. <sup>۲</sup>

این دسته از صاحبنظران معتقدند که سرمایههای این شرکتها معمولاً در بخشهایی به کار می افتند که چندان ارتباطی با نیازهای اقتصاد بومی کشورهای میزبان ندارند. این سرمایهها و شرکتها در دوران استعمار معمولاً در بخشهایی نظیر معدن و کشاورزی به استثمار منابع طبیعی کشورهای میزبان می پرداختند و امروزه نیز به تولید صنعتی در کشورهای میزبان دست زدهاند. یعنی این شرکتهای فرعی فراملیتی در کشورهای جهان سوم فقط قطعاتی از یک کالای صنعتی را تولید

۱. هم*ان*، ص ۳۱.

میکنند و سپس آن را برای مونتاژ به دیگر شرکتهای تابع یا کشور مادر منتقل میکنند. به علاوه فعالیت این شرکتها به علت سطح بالای سرمایه، فناوری و مدیریت بازاریابی امکان رقابت را از بنگاههای داخلی کشورها میگیرند و آنها را ورشکست می سازند. برخی از همین صاحب نظران معتقدند که حضور و فعالیت شرکتهای فراملیتی در کنار تسلط اقتصادی، در امور سیاسی کشورهای میزبان نیز مداخله میکنند تا شرایط سیاسی نیز با اهداف آنها منطبق شود. همچنین فعالیت این شرکتها باعث برخی تنشهای اجتماعی و تعارضات فرهنگی می شود. زیرا آنها مجموعهای از ارزشها و الگوهای رفتاری را با خود به همراه می آورند که با فرهنگ بومی ناسازگار است. ا

## نهادهای مالی بین المللی

برخی از نهادها و سازمانهای بین المللی وابسته به سازمان ملل که از مهم ترین آنها می توان به بانک جهانی و صندوق بین المللی پول اشاره کرد بعد از جنگ جهانی دوم و به منظور مدیریت امور مالی در سطح بین المللی و پیشگیری از تکرار بحرانهایی همانند بحران مالی دههٔ ۱۹۳۰ که با نوسانات شدید نرخهای تبدیل و کاهش رقابتی ارزش پول همراه بود به وجود آمدند. با وجود آنکه این سازمانها شامل کشورهای متعدد جهان است اما غلبهٔ کشورهای قدر تمند و استعمارگران سابق در تصمیم گیریهای کلیدی آنها کاملاً آشکار است، مثلاً امریکا با داشتن یک پنجم سهام صندوق بین المللی پول، که در آن قدرت رأی هر عضو بر اساس سهمیهاش است، نقشی تعیین کننده دارد. ۲

چون کشورهای توسعه نیافته نمی توانند مشکلات خود را تنها از طریق سرمایه گذاری مستقیم خارجی و فعالیت شرکتهای فراملیتی برطرف سازند به استقراض خارجی روی می آورند که یکی از راههای متعدد آن دریافت وام یا استقراض از همین مؤسسات مالی بین المللی یعنی صندوق بین المللی پول و بانک جهانی است. اما دریافت این گونه وامها الزاما آثار مثبتی بر اقتصاد کشورهای دریافت کنندهٔ وام نداشته و بالعکس موجب بحرانهای مختلف اقتصادی از جمله بحران بدهی کشورهای جهان سوم در دههٔ هفتاد شد. همچنین دریافت این وامها توام با پذیرش سیاستهای مؤسسات مالی بین المللی است که معمولاً تامین کنندهٔ منافع کشورهای پیشرفته (استعمارگران سابق) است. برخی معتقدند که صندوق جهانی پول و بانک جهانی بر رشد اقتصادی کشورهای زیر سلطه بر اساس گشودن دروازهٔ کشورهای در حال توسعه به روی کشورهای صنعتی تأکید میکنند، برای دستیابی به چنین رشدی باید تا آنجا که ممکن است قرض کرد. از برقراری حقوق گمرکی و یا پرداخت سوبسید که به مبادلات بازرگانی لطمه میزند خودداری و جریان سرمایه ها را تسهیل کرد. به

۲. جک پلینو و آلتون روی، پیشین، ص ۲۱۹.

عبارت دیگر، جهان سوم باید خود را با تحول اقتصادی کشورهای توسعه یافته تطبیق دهد و در مسیر رشد، توام با کسری قرار گرفته و به اقدامات صندوق بین المللی پول برای کنترل نیازهای روبه رشد خود در زمینهٔ تأمین مالی خارجی متکی شود. تدابیر مورد علاقهٔ بانک جهانی و صندوق بین المللی در کشورهایی که این تدابیر در آنها اجرا می شود، موجب بیشتر شدن کل اختلاف درآمدها شده است. راه حلهای صندوق بین المللی کمک می کند راه حلهای صندوق بین المللی پول به استمرار نظم فعلی در مناسبات اقتصاد بین المللی کمک می کند و منافع کشورهای صنعتی غرب را تضمین می کند. به عبارتی منابع مالی تنها در صورتی به کشورهای توسعه یافته اعطا خواهد شد که پیشنهادها و تدابیر سیاستهای اقتصادی صندوق اجرا گردد. ا

# یخهانی شدن ۲ و پیامدهای آن

یکی دیگر از پدیدههایی که دنیای امروز آن را تجربه میکند، جهانی شدن است. به طور خلاصه می توان گفت رجهانی شدن هم به صورت یک روند (پروسه) تعریف شده و هم به صورت یک پروژه یعنی برخی از صاحب نظران معتقدند با افزایش و توسعه و پیشرفت در ابزارهای ارتباطات جمعی، رسانه های جمعی و ... تعاملات بشری با سرعت و سهولت بیشتری صورت می گیرد به گونهای که مرزهای بین دولتها به طور روزافزون کمرنگ تر می شود و حاکمیت آنها تحت تأثیر بازیگران غیردولتی به چالش کشانده می شود، و به طور کلی باید گفت که دنیا به مکان واحد و کوچکی تبدیل می گردد، یعنی کوچک ترین مسئله در گوشهای از جهان بلافاصله در نقاط مختلف جهان طنین می یابد. در این جهان به هم متصل گشتهاند که گسترش شبکه جهان به این روند بسیار کمک کرده است، تا فرهنگ جهانی واحدی تشکیل گردد آ

در مقابل عدهای معتقدند که جهانی شدن پروژهای است که کشورهای پیشرفته به اجرا در اوردهاند تا به چپاول هر چه بیشتر کشورهای در حال توسعه و توسعه نیافته بپردازند) به اعتقاد آنها جهانی شدن تنها به ضرر کشورهای جهان سوم خواهد بود، زیرا با از بین رفتن مرزهای حاکمیت و کنترل دولتها بر قوانین تعرفه و گمرک، اقتصاد این کشورها از هم فروخواهد پاشید و آنها محکوم به اجرای قوانین کشورهای پیشرفته خواهند بود. به اعتقاد گروهی دیگر از همین اندیشمندان، پیامدهای منفی جهانی شدن به بعد اقتصادی محدود نمی شود و کشورهای امپریالیستی سعی میکند تا فرهنگ مصرف و الگوی زندگی امریکایی را در سطح جهان گسترش دهد

۱، على رضا ثقفى خراساني، سير تحولات استعمار در ايران، مشهد، نيكا، ١٣٧٥، ص ٢١٢-٢٠٦. 2. Globalization

۳. برای آگاهی بیشتر در این زمینه، نک: احمد گل محمدی، *جهانی شدن*، هویت، تهران، نشر نی، ۱۳۸۱.

تا انجاکه برخی جهانی شدن را برابر با امریکایی شدن میدانند. ترویج الگوهای سیاسی و حکومتی تحت لوای دموکراسی و ارزشهای لیبرالی (از جمله حقوق بشر) عامل دیگری است که در تضعیف حاکمیت کشورهای جهان سوم نقش داشته است. کشورهای غربی با تبلیغ این نظام حکومتی سعی دارند تا شکل حکومتی همهٔ کشورهای جهان (بهویژه کشورهای خاورمیانه) را مطابق با الگوهای غود درآورند و در این مسیر از هیچ اقدامی فروگذار نخواهند کرد. بنابراین، جهانی شدن با سرعت روزافزونی ساختار حکومتهای کشورهای ضعیفتر را متزلزل میسازد و این روند تنها به سود کشورهای پیشرفته است. در مجموع می توان گفت که اگرچه دوران استعمار کهنه به پایان رسیده است و کشورهای مستعمره استقلال یافتهاند، اما روندی در حال شکلگیری است که به مراتب پیچیده تر و قوی تر از استعمار کهنه عمل می کند. استعمار نو از جنبههای مختلف سعی می کند تا با نفوذ در کشورهای دیگر کانالهایی برای استخراج ثروتهای فکری و مادی این کشورها ایجاد کند که در مقایسه با گذشته بسیار سهمگین تر و مخرب تر است.

#### ۲. شرقشناسی

شرق شناسی یکی از مهم ترین رشته های مطالعاتی است که در دوران جدید شکل گرفته و اندیشمندان غربی فعال در این زمینه مدعی هستند که با پژوهشهای عینیتگرا در مورد شرق توانسته اند نکات و زوایای پنهانی را به شرقیان بشناسانند که شرقیان خود توانایی رسیدن به آن را نداشته اند. مارکس بر آن بود که شرقیان نمی توانند خویشتن را آشکار سازند و استعدادهای خود را نمایان کنند؛ بنابراین، باید در این راه به آنها کمک کرد ولی آیا این گفتمان آن گونه که بسیاری از شرق شناسان مدعی آن هستند، گفتمانی علمی و عینی است یا، چنان که منتقدان غربی و غیرغربی شرق شناسی می گویند، گفتمانی است مبتنی بر قدرت و تحکیم قدرت و در جهت مشروعیت بخشیدن به آن. و ابزاری برای تحکیم و توجیه قدرت غربیان استعمارگر. شرق نه تنها همسایهٔ چسبیده به اروپا است، بلکه در زمرهٔ بزرگ ترین و ثرو تمند ترین مستعمرات اروپا و سرچشمهٔ تمدن آن و نیز رقیب فرهنگی آن به شمار می رود. شرق شناسی نیز به بیان و تعریف فرهنگی و عقیدتی این موضوع می پردازد. شرق شناسی، بدین ترتیب، گفتمانی غربی است که نهادها و ادبیات و مطالعات و باورها و بوروکراسی استعماری خاص خود را دارد. ۲ تعریف مقبول تر شرق شناسی تعریف علمی آن است، که بوروکراسی استعماری خاص خود را دارد. ۲ تعریف مقبول تر شرق شناسی تعریف علمی آن است، که برراساس آن هر کس به تدریس و نوشتن و پژوهش پیرامون شرق بپردازد؛ چه انسان شناس باشد و

۱ . هم*ان ، ص* ۱۱۲ .. ۱۰۵ . ۱

٢. ادوارد سعيد، الاستشراق، ترجمهٔ كمال ابوديب، بيروت، ١٩٨١، ص ٣٧.

چه جامعه شناس یا مورخ یا زبان شناس، شرق شناس خواهد بود و آنچه انجام می دهد شرق شناسی است و آن این که است، ولی این میراث دانشگاهی در پیوند با معنایی عام تر از شرق شناسی است و آن اینکه شرق شناسی شیوه و روشی در اندیشه است که بر پایهٔ تمایز هستی شناختی و معرفت شناختی میان شرق و غرب قرار دارد. ۱

شرق شناسی می تواند، به اختصار، به مثابهٔ شیوه و روشی پرداختهٔ غرب برای سلطه و استعمار شرق و حاکمیت بر آن بررسی شود. اگر شرق شناسی به منزلهٔ یک گفتمان بررسی نشود، هیچگاه نخواهیم توانست شاخههای بسیار منظمی را درک کنیم که از طریق آن، غرب و فرهنگ غربی توانست در حوزههای سیاسی و جامعه شناسی و عقیدتی و علمی، شرق را بازشناسی و حتی بازآفرینی کند و آن را از نو به صورت پدیدهای مورد بازاندیشی قرار دهد. ۲

در میان پژوهشگران دربارهٔ نقطهٔ آغاز مطالعات شرقشناسی اجماع نظر وجود ندارد. بـرخـی اندیشمندان تاریخچهٔ مطالعات شرقشناختی را بسیار قـدیمی دانسـته و آغـازگر آن را هـرودوت و مطالعات وی در مورد ملتهای شرقی قلمداد میکنند."

برخی دیگر، ازجمله ادوارد سعید، نیز با بررسی نهادهای مربوط به شرقشناسی آغاز شرقشناسی را پیدایش کرسیهای دانشگاهی در زمینهٔ مطالعات عربی، یونانی، عبری و سریانی در دانشگاههایی، همچون پاریس، آکسفورد، اوینیون و سلامانکا، براساس تصمیم شورای کلیسایی وین در سال ۱۳۱۲ م میدانند.

برخی دیگر از اندیشمندان نیز ظهور کلمهٔ «شرقشناسی» و مشتقات آن را در مجامع علمی، آغاز این گونه پژوهشها قلمداد میکنند. چه، کلمهٔ «مستشرق» در انگلیس در سال ۱۷۷۹ و در فرانسه در سال ۱۷۹۹، رواج یافت و مفهوم شرقشناسی نیز در سال ۱۸۳۸ برای نخستین بار وارد فرهنگ دانشگاهی فرانسه شد. ه اما درواقع، نقطهٔ اوج مطالعات شرقشناختی در اروپا را می توان در قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم مشاهده کرد. اگرچه تاریخ شرقشناسی بسیار فراتر از این است.

در یک جمع بندی کلی، می توان مطالعات شرق شناسی را در دو مرحله بررسی کرد، که در هر کدام از آنها شرق شناسی جلوه ای خاص به خود می گیرد:

۱۰ خاستگاه و نقطهٔ آغاز شرق شناسی در پیوند با کلیسای اروپایی است و هدف آن نیز محافظت

۱ . همان، ص ۲۸ .

۴. ادوارد سعید، پیشین، می ۸۰

٥٠ نصر محمد عارف، التنمية السياسية المعاصرة، هيرندن فيرجينيا، الولايات المتحدة الامريكيه، ١٩٩٢/١٣١٢،
 ص ١١٥.

از عقاید مسیحی در برابر تهدیدات ناشی از اندیشهٔ اسلامی و برتری آن بوده است. بدین تـرتیب، شرقشناسی در طی این دوران جلوهای تدافعی و معطوف به درون به خود گرفت که هـدف از آن، تحریف چهرهٔ اسلام و اندیشهٔ اسلامی و ارائهٔ تصویری نامناسب و نامقبول از آن بود تا بدین ترتیب، انسان اروپایی را از عقاید اسلامی دور کند و از باورها و آموزههای مسیحیت حاکم بر آن روزگار دفاع کند. ۱

برخی از اندیشمندان، ازجمله فؤاد زکریا، این هدف را به تمام تاریخ شرقشناسی تعمیم داده و هدف از کل شرقشناسی را دفاع از هویت خویشتن میدانند. ۲

به هر صورت، دست کم در این مورد می توان به قطع گفت که هدف شرق شناسی در دورهٔ نخست، که می توان آن را شرق شناسی پیوسته به مسیحیت نامید، چیزی نبود جز دفاع از فرهنگ و باورهای مسیحی حاکم آن روز و پاسداری از قدرت کلیسا. به عبارتی مخاطب این بررسیها، روشنفکران اروپایی بوده اند؛ آن هم در زمانی مشخص، با هدفی مشخص و شیوه ای معین که غایت خفته در پس آن، نه دست یابی به حقیقت صرف و پژوهشی علمی و عینیت گرا، بلکه دست یابی به سپری برای پاسداری از عقل و خرد و آرای اندیشمند اروپایی بوده است در برابر آرای دگراندیشان، و بهویژه آرای اسلامی، و باز داشتن وی از رفتن به راهی مخالف مسیحیت است."

۲. پس از این مرحله که مطالعات شرق شناسی رنگ و بویی معطوف به درون داشت، دورهای آغاز شد که می توان آن را شرق شناسی پیوسته به استعمار نامید؛ که طبی آن، شرق شناسی چهرهای معطوف به بیرون به خود گرفت و در کنار گرایش مسیحی گرانهٔ خود، رنگ و بویی سلطه مدارانه نیز پیدا کرد. از همان آغاز، پژوهشگران این عرصه سعی در ارائهٔ تصویری دقیق از واقعیت سرزمینهای مورد مطالعهٔ خویش به حکومتهای متبوع خود کردند تا بدین ترتیب، بتوانند بر اساس آن تحلیلها با این جوامع برخورد کنند و بر آنان سلطه یابند و به غارت منابع آنان بپردازند، \*

بررسی تاریخ اندیشهٔ فرانسوی و آلمانی و انگلیسی در قرن نوزدهم، نزدیکی و پیوند آشکار میان ورود غرب به حوزهٔ توسعهطلبی اقتصادی و جغرافیایی و ظهور نظریههای جامعهشناختی جدید را نمایان میسازد. بدین ترتیب، شاخههای جدید جامعهشناسی چیزی نخواهد بود جز دانشی از دانشهای استعماری که بدون هیچ توجهی به منافع ملتهای تحت حکومت در خدمت اهداف

١٠ نصر محمد عارف، پيشين، ص ١١٧.

٢. همان، ص ١٩٣١ نيز نكا: فؤاد زكريا، «نقد الاستشراق وازمة الثقافة العربية المعاصرة، دراسة في المنهج»، مجلة فكر للدراسات والابحاث، ش ١٠، ١٩٨٤، ص ٢٧-٣٥.

استعمارگرانهٔ دولتهای استعماری است. ۱

در قرن بیستم نیز شرق شناسی از طریق دو ابزار و راهکار، در سلطهٔ غرب بر جهان نقش داشته است:

الف. استفاده از امکانات نوین معرفت و دانش و ابزارهای گسترش آن، ازجمله مدارس و دانشگاهها و مطبوعات، برای بازسازی عقلانیت شرقیها و درآمیختن آن با فرهنگ غرب به گونهای که عقلانیت شرقی، خود را همسان و شبیه عقلانیت (گفتمان) غربی حس کند و در را به روی ارزشها و پایههای آن بگشاید.

ب. خروج برخی از شرق شناسان از چارچوب نظری علم و ورود آنها به حوزههای عملی که اهداف دولتهای اروپایی را در سلطه و نفوذ در کشورهای دیگر فراهم سازد. ۲ بدین ترتیب، این مطالعات در خدمت اهداف سیاسی قرار داشته و از چارچوبهای غیرعلمی نیز سود برده است و اگرچه به برخی نتایج مفید دست یافته، توانسته است قسمت مهمی از حقایق اجتماعی سرزمینهای شرقی را بشناساند. ولی این واقعیتها ابداً رو به سوی اهداف علمی خاصی نداشتهاند. ۳

بنابراین، شرق شناسی را می توان در چارچوب عام برخورد غرب و شرق، بازکاوی کرد که در این برخورد، پدیدهٔ شرق شناسی، گفتمانی است که غربیها پیرامون شرقیها و ازجمله مسلمانان مطرح کردهاند، ۴

از این رو طبیعی مینماید که این گفتمان را برخی اندیشمندان شرقی مورد انتقاد قرار دهند. البته لبهٔ تیز این انتقادات تنها متوجه غربیان شرق شناس نیست و حتی رو به سوی غربگرایانی که در پی عمل به دیدگاههای غربی و تطبیق آنها در مطالعات خویش هستند نیز دارد. ۵

برخی از منتقدان به صراحت، سخن از عدم صلاحیت شرق شناسان در سخن گفتن از اسلام رانده اند، زیرا به نظر آنان شرق شناسان هیچ کدام از معیارهای بی طرفی، که برای یک بررسی علمی لازم است، را دارا نیستند. تاریخ آنان شامل جنگهای صلیبی علیه مسلمانان و اتهامات آنان به پیامبر و رد طبیعت الاهی وحی و جهل آنان در اطلاع از زبان عربی و نیز پشتیبانی از یهودیان علیه

۱. همان، ص ۱۳۲.

۲. احسد ابوزید، «الاستشراق و المستشرقون»، در مجلهٔ حسالم الفکر، کویت، ویژهٔ: دراسات اسلامیه، ۱۹۸۴، ص ۸۵-۸۵.

٣. محمد محمد امزيان، منهج البحث الاجتماعى، بين الوضعية و المعيارية، هيرندن، فيرجينيا، الولايات المتحدة الامريكيه، ١٩٩١ / ١٩٢١، ص ١٥٠.

۴. محمد ارکون و آخرون، *الاستشراق بین دها ته و معارضیه*، ترجمهٔ هاشم صالح. دارالساقی، بیروت، ۲۰۰۰، ص ۷.

مسلمانان، بی طرفی آنان را خدشه دار کرده است. ا

البته انتقاد از شرق شناسی و اعتراف به کاستیها و سوگیریهای خاص آن، به اندیشمندان شرقی محدود نبوده و حتی برخی از اندیشمندان و شرق شناسان غربی نیز به این راه رفته اند.

ایوانز بریچارد بر آن است که شرق شناسی در خدمت حکومتهای استعمارگر قرار داشته است. وی اشاره کرده است که اگر سیاست حکومتهای استعمارگر آن است که از طریق رؤسا به حکومت خویش بر مستعمرات ادامه دهند؛ بنابراین، بهتر آن بود که این رؤسا و کارویژههای آنان را در جامعه بشناسیم و از میزان قدرت و نوع امتیازاتی که از آن بهره مند هستند آگاه شویم؛ زیرا اگر هدف سیاست ما ادارهٔ یک سرزمین بر اساس قوانین و عادات سنتی آن است، بنابراین در آغاز باید از طبیعت این قوانین آگاه شویم. ۲

ماکسیم رودنسون آنیز، که خود یکی از چهرههای مطرح در زمینهٔ شرقشناسی است، با اشاره به اعمال و نوشتههای هارتمن و لئون کاتیانی در مورد خاستگاهها و ریشههای اسلام، دیدگاه آن دو را دیدگاهی اقتصاد دیدگاهی اقتصاد دیدگاهی اقتصاد دیدگاهی اقتصاد نظر کردهاند. رودنسون با انتقاد به نظر آن دو، آن را تحت تأثیر آرای حاکم بر آن روزگار میداند. وی با اشاره به فعالیتها و پژوهشهای دیگر اندیشمندان نتایج آنان را فاجعه آمیز توصیف میکند. ۴

رودنسون، با انتقاد از نگرش اروپا محور شرقشناسان، نتیجه میگیرد شرقشناسی کلاسیک در قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم، از آموزهها و افکار حاکم بر اروپای آن روزگار، مبنی بر اروپا مرکزی و ایدئالیسم، پیروی میکرده است.<sup>۵</sup>

البته رودنسون با وجود برشمردن این کاستیها، معتقد است که نمی توان چشم بر اهمیت بسیاری از اطلاعاتی که به آن دست یافتهاند بست، و منکر انباشت اطلاعات مقید بسیاری شد. از دید رودنسون، ما اکنون به وسیلهٔ اطلاعات آنها به مطالبی دست یافته ایم که پژوهشگران آن زمان، دست نیافتند. "

در درون جهان اسلام، می توان دو نقطهٔ عطف اساسی را در نقد شرق شناسی دنبال کرد؛ یکی مربوط به مقالهٔ «شرق شناسی در بحران» نوشتهٔ انور عبدالملک نویسندهٔ مصری است که،

١٠ همان، ص ١٩٥٠، به نقل از جريدة النور، ١٠/١٠/٩٨٣، ص ١٠.

٢- ايفانز بريتشارد، الانثرو پولوجيا الاجتماعية، ترجمة احمد ابوزيد، قاهرة، ١٩٨٠، ص ١٩٢، به نقل از امزيان، مر ١٩٨٠.

<sup>3.</sup> Maxime Rodinson

۴. ماكسيم رودنسون، *الدراسات العربية و الاسلامية في اوروپا*، دُر اركون و ديگران، ص <sup>۴۸.</sup> ۵. *همان، ص ۵۰-*۴۹.

در فرانسه، در سال ۱۹۶۳ به چاپ رسید و دوم، کتاب شرق شناسی ادوارد سعید چاپ ۱۹۷۸ بود. ا از دید انور عبدالملک، نگرش جهانگردان اروپایی و مبشران مسیحی به اسلام که از منابع مهم شرق شناسی است، سخت کینه توزانه، دروغ، ساختگی و تحریف شده و علیه باورهای اسلام است. ۲ انور عبدالملک، در انتقادهای خویش از مطالعات شرق شناسی، ریزبینانه به این مسئله پرداخته است که شرق شناسان به اندازهٔ کافی به تاریخ معاصر ملتهای «شرقی» نپرداخته اند. از دید عبدالملک، علت این کار، فرار شرق شناسان از پژوهش در زمینهٔ تاریخ جدید شرق است. زیرا این دوره به علت همراه شدن با استعمارگری، همواره شاهد وجود واقعیتی به نام دشمنی با غرب و غربیان در میان این

نکته حائز اهمیت دیگر این است که بیشتر شرقشناسان سدهٔ هجدهم و نوزدهم و حتی بیستم کارمندان وزارت امور خارجهٔ دولتهای متبوع خویش در سرزمینهای استعمارشده بودند؛ ازجمله می توان به شرقشناس معروف فرانسوی، ارنست رنان اشاره کرد که برنامهریز استعمارگران فرانسوی بهشمار می رفت.\*

در راستای انتقاداتی که به شرقشناسی وارد است می توان به پایه هایی اشاره کرد که شرق شناسی بر آنها قرار گرفته است، ازجمله این پایه هاست:

. نگرش به مسیحیت اروپایی به عنوان هنجار و معیاری برای ارزیابی دیگر ادیان، به گونهای که اگر این ادیان با مقوله های اصلی در آیین مسیحیت هماهنگ نباشند، ردّ می شوند و معیار پذیرش این ادیان، انطباق آنها با مسیحیت رایج در اروپاست.

۲. بررسی جوامع «شرقی» و ارزیابی این جوامع بر اساس معیارها و هنجارهای متضادی که از تجارب اروپایی گردامده است.

۳. نگرش نژادگرایانه، که بشریت را به دو دستهٔ «ما» و «دیگران» تقسیم و ملتهای جهان را با اطلاق نژادهای والا و نژآدهای پست جدا میکند. بدین ترتیب، شرقشناسان به بیان ویـژگیهای اروپاییان تـمدنساز و صاحبان ابتکار و بررسی ویـژگیهای سامیان سطحیاندیش و آرای آنان میپردازند.

۴. تجربهٔ اروپا را الگوی هنجاری و معیار تحول بشری انگاشتن و نگرش به تاریخ کل جهان

<sup>1.</sup> همان، ص ٧؛ نيز نكا انور عبدالملك، الاستشراق في ازمية، الفكير العربي، مبارس ١٩٨٣، ش ٢١، ص ١ - ١ - ٠٧. ادوارد سعيد، الاستشراق، ترجمهٔ كمال ابوديهت، بيروت، ١٩٨١.

۲ . انور عبدالملک، پیشین، ص ۷۷ و ۷.

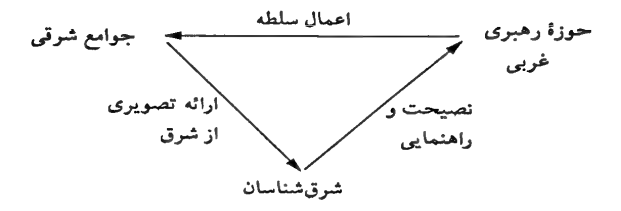
۳. همان، جاهای مختلف؛ نیز نک: محمد ارکون و آخرون، پیشین، ص ۳۳.

۲۰ احمد سمایلوفتش، پیشین، ص ۱۲۳.

براساس تاریخ اروپا و از دریچهٔ آن،

۵. ساده نگری مبالغه آمیز و متناقض در نگرش به شرق؛ به گونه ای که هر آنچه جز اروپا بود، در زمرهٔ شرق انگاشته شد و هویت همانندی به آنان داده شد و بر همهٔ آن مجموعه های گوناگون نام «شرق» اطلاق گردید ا

در یک جمع بندی می توان پیوند شرق شناسان و استعمار و خدمت آنان به دولتهای استعمارگر را همچون آلن روسیون به شکل صفحه بعد نشان داد:



بدین ترتیب، شرق شناسان با مطالعهٔ جوامع شرقی، تصویری از آن ارائه می دهند و سپس بر اساس این تصویر به دست آمده، به حوزهٔ رهبری دولتهای استعمارگر، راهنماییها و نصایحی می کنند تا حوزهٔ رهبری، سلطه و حکومت خود را بر جوامع شرقی ادامه دهند.

شرق شناسی نوین نیز حتی اگر بکوشد، تصویری واقعگرایانه از ملتها و جوامع شرقی ارائه دهد، باز در پس ارائهٔ چنین تصویری، خدمت به کشورهای استعمارگر است.

از این رو، شرق شناسی اکنون در جایگاهی قرار گرفته است که اگر پژوهشگری بخواهد از شرق و دربارهٔ آن بنویسد یا بیندیشد، نمی تواند از دیوارها و موانعی بگذرد که بر سر راه فهم شرق قرار داده شده است. به بیان دیگر، شرق اکنون، به دلیل وجود شرق شناسی، نمی تواند موضوعی آزاد برای پژوهشی عینیتگرا و بی طرف باشد. این نکته بدان معنا نیست که تنها شرق شناسی و دست اندر کاران آن یعنی شرق شناسان هستند که به پژوهش در باب شرق مشغول اند، بلکه به آن معناست که شرق شناسی شبکه ای زمنافع کلی و عام را به وجود می آورد که در هر جایگاهی که این هستی عجیب و خارق العاده، یعنی شرق، مورد بررسی قرار می گیرد، حاضر است و تأثیرگذار خواهد بود. ۲

١٠ نصر محمد عارف، پيشين، ص ١٢٥ ـ ١٢١.

۲۰ ادوارد سعید، پیشین، ص ۳۹.

## ۳. صهیونیسم

واژهٔ صهیونیسم در بین طرفهای درگیر، با معانی و مفاهیم مختلف و متضادی به کار میرود در حالیکه، صهیونیستها آن را صفتی مثبت که بیانگر هویت و اهدافشان است به کار میبرند؛ مخالفان آنها این واژه را صفتی کاملاً منفی میدانند که علاوه بر هویت و اهداف منفی آنها، تاریخ پر از ظلم و ستم أنان را بر جهان اسلام، و بهويژه بر ملت مظلوم فلسطين، به ذهن مي آورد. ١ نويسنده مقاله «یهودیت و صهیونیسم» ۲ که خود از صهیونیستهای متعصب است در مورد واژهٔ صهیونیسم میگوید: «هرتزل<sup>۳</sup>، (پس از نگارش کتاب دولت یهود و انتشار مجلهٔ هفتگی دنیا در سال ۱۸۸۷) تمام تلاشها و استعدادهای سازمانی خود را بـر آن مـعطوف سـاخت تـا جـلسهای بـین نـمایندگان گـروههای صهیونیستی تشکیل دهد. ناثان بیربنائوم <sup>۴</sup> نام «صهیونیسم» را بر این جنبش اطلاق کرد. وی از این واژه برای اولین بار، در ۱۸۹۰، در روزنامهٔ خود با عنوان خود دهایی استفاده کرد.» اما پس از اولین کنگرهٔ صهیونیسم در ۱۸۹۷، که در شهر بال در سوئیس برگزار گردید، صهیونیسم این گونه تعریف شد: «دعوتی که سازمان صهیونیسم روی آن تبلیغ میکرد و تلاشهایی که این سازمان در این جهت مبذول می داشت. طبق این تعریف، صهیونیست کسی است که به برنامهٔ کنگرهٔ «بال» ایمان دارد.» عبدالوهاب المسيرى در كتاب صهيونيسم، در توضيح اين پديده، از اواخر قرن شانزدهم تا آغاز قرن هجدهم را «صهیونیسم دینی غیریهودی با زمینهٔ مسیحی» و از اوایل قرن هجدهم تا اوایل قرن نوزدهم را «صهیونیسم فرهنگی غیریهودی» با زمینهٔ لائیک، رمانتیک و ارگانیک و غیره اطلاق

هه طور کلی سه دیدگاه در تبیین پدیده صهیونیسم مطرح است:

۱. ایجاد گسل صهیونیستی و ضداسلامی در قلب جغرافیای سیاسی جهان اسلام، فلسطین، <sup>که ا</sup>ز ابتدای تاریخ اسلام تاکنون پیوستگی جغرافیایی و سیاسی سرزمینهای اسلامی در ملتقای سه قارهٔ

١٠ محمد کريمي، پشت نقاب صلح، تهران، کيهان، ١٣٧٩، ص ٧.

<sup>2.</sup> Haiko Haumann, Judaism and zionism, The First Zionist Congress in 1897, Basel, 1997, pp. 11-12.

۰۳ تئودور هرِتزل که در مجارستان به دنیا آمد و بعدها به وین نقل مکان کرد، پس از مدتی سعی و تلاش، نام خو<sup>د را</sup> به عنوان یکی از بنیان گذاران اصلی سازمان و جنبش صهیونیسم در تاریخ ثبت کرد. او در سال ۱۸۹۶کتاب دولت یهوه را خطاب به رؤسای کشورها تألیف کرد. راه حلی که او در این کتاب مطرح کرده بـود، مـبنای نـظری <sup>و</sup> چارچوب سازمانی حرکت صهیونیسم است.

<sup>4.</sup> Nathan Birnbaum (1937-1964)

ه. عبدالوهاب محمد المسيرى، صهيوتيسم، ترجمة لواء رودبارى، تهران، مؤسسة چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه، ۱۳۷۴، مقدمه ص ۱۰۱۷.

آسیا، افریقا و اروپا محسوب می شده است

۲. انتقال بحران تاریخی مسیحیت \_ یهود اروپا (که موجب قتل عامهای متعدد یهودیان و طرح اتهامات نژادپرستی و مواردی از این قبیل شده بود) به جهان اسلام و تبدیل آن به بحران اسلام \_ یهود در فلسطین، این طرح در نهایتِ زیرکی اجرا شد و بدان پایه اهمیت داشت که در یک جمله می توان آن را معاملهای تاریخی دانست که بخشی از آن تبرئهٔ یهود از اقدام به قتل عیسی مسیح بانی بود.

۳. تحقق تدریجی آرمان موهوم یهودیان نژادپرست و افراطی دِر بـِرپایی حکـومت یـهودیان در فلسطین ا

قدرتهای استعمارگر غربی از یک طرف به برکت فنّاوری پیشرفته بر جهان اسلام سیطرهای سراسری برقرار کردند و از سوی دیگر، به مدد هجوم فرهنگی موجب استحالهٔ معنوی و تضعیف اعتقاد و سست شدن ریشهٔ باورهای دینی مسلمانان شدند و سرانجام با بهوجود آوردن صهیونیسم، جنگی فرسایشی را که ممکن است سالهای طولانی ادامه یابد ـ بر مسلمانان تحمیل کردند، که طی بیش از نیم قرن سرمایههای عظیمی از مسلمانان را بلعیده است. در نظری کلی، اگر در یک مورد مخالفان قدیم و معارضان جدید پاپ با پیروان واتیکان در عمل اتفاق نظر نشان دادند، أن اشغال فلسطین به دست صهیونیستها بود. البته مسیحیان شرق، خاورمیانه و کشورهای عرب از این قاعده مستثنا نبودند. بر این اساس، می توان گفت که مسیحیت چنین تبجویزی نکرده است؛ بلکه صلیبیگری غربی، متأثر از فرهنگ گلادیاتوری رومی عامل اساسی این تـفکر صـلیبی است کـه نبردهای سهمناک قرون ۷\_۵ق / ۱۳-۱۱ م را به نیابت از قیصرهای رومی به راه انداخته بودند نه مسیحیان نسطوری، فلسطینی و سوری. آنچه امروز غربیها به نام مسیحیت ارائه میکنند، فرهنگ زورمدارانهٔ روم قدیم است که لعابی از مسیحیت را بر خود دارد. آنها که روزی میخواستند عیسی مسیح الله را به صلیب بکشند و صلیب را برای مصلوب کردن آن حضرت به دوش کشیدند، در جنگهای صلیبی، به خون خواهی آن وجود بزرگوار با همان نشان صلیب، بر روی مسلمانان شمشیر کشیدند، که هر دوی این اقدامات در یک جهت بود؛ در جهت کلیت تاریخ و تقابل غرب و شرق، شرقی که همواره خورشید وحی از آن برتافته و بر غرب تابیده است. ۳

۱. على اكبر ولايتى، *ايران و مستلهٔ فىلسطين بىراسساس اسسناد وزارت امــور خــارجــه* (۱۹۳۷-۱۸۹۷م/ ۱۳۱۵-۱۳۱۵ق)، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامي، ۱۳۷۹، ص ۴.

٢. به تعبير قرآن كريم ٥٠٠٠، و ما قتلوَّهُ و ما صَلَّتُوهُ ولكن شُيَّة لهم١٠٠٠، (نساء، ١٥٧).

٣. على اكبر ولايتى، پيشين، ص ٧-١٥

شکلگیری حکومت صهیونیستها در خاورمیانه همزمان با دوران ضعف دولتهای مسلمانان، به ویژه افول امپراتوری عثمانی از سدهٔ هجدهم، بود. ماجرای اشغال فلسطین خنجری بر پهلوی جهان اسلام بود؛ سه جنگ خانمان برانداز را بر مسلمانان تحمیل کرد و میلیونها فلسطینی را به خاک سیاه نشانید و سایهٔ شوم صهیونیستها را تثبیت کرد. بخشهای آباد اردن، سوریه، لبنان به اشغال وارثان بن گوریون درآمد و بخشهای بیشتری از خاک همسایگان فلسطین به اشغال رژیم اشغالگر قدس درآمد. اگر کشورهای مسلمان در پی آزادی سرزمینهای اسلامی برآیند، سیاسیون و تبلیغاتچیهای غربی برچسب حمایت از تروریسم را به آنها میزنند، اما عاملان قتل عامهای دیر یاسین، کفرقاسم، حرم ابراهیم طیله منا و... نه تنها تقبیح نمیشوند بلکه به عنوان منادیان دموکراسی و حقوق بشر غربی مورد حمایت و تمجید قرار میگیرند و فریادهای دلخراش فلسطینیان نیز در سازمان ملل متحد با وتوی قدرتهای حامی صهیونیسم مواجه میگردید. ا

به طور کلی نفس اصول صهیونیسم همانا ساختن نه فقط یک مذهب، بلکه یک ملت و یک دولت از یهودیت است و می کوشد تا تمام یهودیان دنیا را با توسل به جنگهای توسعه طلبانه، در سرزمین موعود یعنی «اسرائیل بزرگ» گردهم آورد. داوید تریج ۲، یکی از دوستان و مشاوران تئودور هر تزل، در نامه ای به وی، در تاریخ ۲۹ اکتبر ۱۸۹۹، می نویسد: «می خواهم به شما تذکر دهم که قبل از اینکه خیلی دیر شده باشد هر از چندگاه به برنامهٔ «فلسطین بزرگ» («اسرائیل بزرگ») مراجعه کنید. برنامهٔ کنفرانس بال باید شامل واژهٔ «فلسطین بزرگ»، («اسرائیل بزرگ») یا واژهٔ فلسطین و سرزمینهای مجاور» باشد و گرنه بی معنا است؛ چه، شما نخواهید توانست ده میلیون یهودی را در سرزمینی به مساحت ۵۰۰۰ کیلومتر مربع بپذیرید.» ۳

موشه دایان در ماه اوت ۱۹۶۷ گفته است:

«اگر تورات مال ماست و اگر خود را قـوم تـورات مـیدانـیم، پس بـاید سـرزمینهای تـوراتی، سرزمینهای داوران و ریشسفیدان را نیز در اختیار داشته باشیم.»

از ورای چنین اصولی مسلماً مرزها «کش آمدنی» میشوند:

بن کوریون در جایی دیگر به صراحت می کوید:

«مسئلهٔ ما حفظ وضع موجود نیست، وظیفهٔ ماست که دولتی متحرک در جهت توسعهٔ هرچه

۱ . دولت امریکا از بدو تأسیس سازمان ملل تاکنون تعداد چشم گیری از قطعنامه های شورای امنیت را که بر ضه الاندامات تجاوزکارانهٔ رژیم اشغالگر قدس تهیه شده بود، و توکرده است؛ همچنین نک: علی اکبر و لایتی، پیشین، ص ۷.

<sup>2.</sup> David Triestsch

۱۹۰ به نقل از: اسکار،ک. آ. دابینوویچ، طرح یهودیان قبرس، نیویورک، انتشارات هرتزل، ۱۹۲۲، ص ۱۹۷

بیشتر ایجاد کنیم.» ۱

از این رو تحقق این امر، از دیدگاه رهبران صهیونیستی، به فراهم شدن دو عنصر بستگی داشت:

۱. ادامهٔ دریافت کمکهای سیاسی، اقتصادی و نظامی از کشورهای امپریالیستی به ویژه امریکا؛

۲. حفظ برتری تکنولوژیک قابل توجه به نفع موجودیت اسرائیل در مقابل کل کشورهای عربی و جهان اسلام (کمیت عربی در مقابل کیفیت صهیونیستی)، از طریق برخوردار بودن از یک قدرت بازدارندهٔ نظامی و اقتصادی و قادر به تحمیل تسلیم بر اعراب، و قبولاندن به اعراب که هر گونه درگیری با اسرائیل منتهی به شکست عرب میشود. ۲ بودجهٔ دفاعی رژیم صهیونیستی در ۱۹۹۵ درگیری با اسرائیل منتهی به شکست عرب میشود. ۲ بودجهٔ دفاعی رژیم صهیونیستی در ۱۹۹۵ میلیارد دلار و کمکهای اقتصادی آن ۱/۲ میلیارد دلار بوده است و این نشانگر توان بالای نظامی اسرائیل با توجه به مساحت کوچک و جمعیت ۵/۲ میلیون نفری با ۸۲٪ یهودی است. در مورد ذخیرهٔ هستهای این رژیم اختلاف نظر وجود دارد و منابع مختلف آن را میان ۲۰ تا ۲۰۰ کلاهک هستهای ذکر میکنند. این رژیم از سال ۱۹۶۷ از امضا کردن پیمان منع سلاحهای هستهای طفره رفته و بازرسی بینالمللی را نپذیرفته است. ۳

دامن زدن به فرقه گرایی و تقسیم میهن عربی بر اساس آن، به صهیونیسم امکان می دهد هدفها و مطامع توسعه طلبانهٔ خود را تحقق بخشد. صهیونیسم، به مثابهٔ ابزار امپریالیسم جهانی، در جهان اسلام می کوشد تا با سیاست «تفرقه بینداز و حکومت کن» جنبشهای اسلامی و عربی را درهم بکوبد. این موضوع در نوشته های نظریه پردازان و نویسندگان صهیونیست به وضوح منعکس شده است، مثلاً اربیه اورنشتاین می گوید:

«برخلاف شعار وحدت عربی که اعراب مطرح میکنند، من معتقد به ازهم پاشیدگی تا مدتی دیگر و ظهور طوایف نژادی و جغرافیایی ازقبیل لبنان مسیحی و منطقهٔ اکراد در شمال عراق و کوهستان دروزیها و کشور اسرائیل هستم که در نهایت نیز به این تجمع هلال خصیب که به رهبری اسرائیل خواهد پیوست....»<sup>۵</sup>

۱. روژه گارودی، پروندهٔ اسرائیل و صهیونیسم سیاسی، تىرجىمهٔ نسرین خکسی، تـهران، ســـارمان چـــاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۹۹، ص ۱۳۳۰،

اسسارات وزارت مرسح و ارساد اسرمی، ۱۰، ۲۰۰ س ۱۰۰ در منطقه، انبشارات بین السلل اسلامی، ۲. مؤسسهٔ الارض (ویژهٔ مطالعات فلسطینی)، استراتژی صسهیولیسم در منطقه، انبشارات بین السلل اسلامی، ۲۰۰ مؤسسهٔ الارض (ویژهٔ مطالعات فلسطینی)، استراتژی صسهیولیسم در منطقه، انبشارات بین السلل اسلامی، ۲۷۵ مؤسسهٔ ۱۳۹۳، ص ۲۷۷ - ۲۷۵ مؤسسهٔ و تبحقیقات

۳. محمد زهیر دیاب، «سازمان نظامی»، سیاست و حکومت رژیم صدهیوئیستی، مرکز مطالمات و تبحقیقات اندیشه سازان نور، تهران، انتشارات مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۷، ص ۲۴۱، ۲۴۱ Ornichtain

٥. مؤسسة الارض (ويژة مطالعات فلسطين)، پيشين،ص ١٨٦-١٨١.

دیوید کاما، نویسندهٔ صهیونیست، در کتاب خود کشمکش، چرا؟ و تاکی؟ مینویسد: «محور پیشنهاد مربوط به حل مشکل خاورمیانه بر این اساس متکی است که میهن عربی موجود در شرق اسرائیل باید دو قسمت شود: سوریه و لبنان در قسمت شمالی، و عراق و اردن و سعودی و فلسطین (در صورت تأسیس) و دیگر کشورهای عربی در قسمت جنوبی، در وسط، این دو بخش به وسیلهٔ یک نوار وسیع ارضی، که نیروهای غیرعرب در آن مستقر میشوند، از هم جدا شوند و در این نوار به ترتیب از غرب به شرق، کشورهای اسرائیل، دروزی، و کردی به وجود می آیند که اسرائیل با تمرکز بر جبل الدروز در جنوب سوریه حضور می بابد. اما کشور کردی که یک ایالت مستقل آشوری ضمیمهٔ آن خواهد بود، در شرق سوریه و شمال عراق به وجود می آید و از آنجا زمینهٔ کمک به لبنان، که با جذب مسیحیان در شرق سوریه و شمال عراق به وجود می آید و از آنجا زمینهٔ کمک به لبنان، که با جذب مسیحیان موجود در سوریه کشوری با اکثریت مسیحی خواهد شد، فراهم می شود. سرانجام اسرائیل با این کشورها پیمان خواهد بست تا از بار استعماری اعراب رهایی یابند و این کشورها خواهند توانست کشورهای عربی را تهدید کنند.» ا

متعاقب طرح ناعادلانهٔ تقسیم فلسطین، اسرائیل رسماً در ۱۹۴۸ موجودیت یافت و با افزایش مناقشات بین اعراب و اسرائیل چهار جنگ بین آنها در سالهای ۱۹۷۳ ۱۹۶۷، ۱۹۵۷، ۱۹۵۸ ۱۹۵۱ افتاد که یکی از نتایج مهم جنگ ۱۹۶۷ اسلامی شدن مسئلهٔ فلسطین و اسرائیل بود، زیرا در این جنگ اسرائیل بخشهایی از نواحی کشورهای همجوار (اردن، سوریه، مصر) را اشغال کرد. ازاین زمان به بعد، کشورهای اسلامی در این قضیه ذینفع شدند و جنگ ۱۹۷۳ دقیقاً به همین منظور صورت گرفت. بحران انرژی در سال ۱۹۷۳ سبب توجه بیشتر جهانیان به حل مسئلهٔ اعراب و اسرائیل شد و از آن زمان به بعد طرحهای متعدد و کنفرانسهای صلح به منظور حل مناقشهٔ اعراب و اسرائیل برگزار شده است ولی این اقدامات به سبب روحیه خصومت طلب و تجاوزکارانهٔ اسرائیل هیچ گونه دستاوردی برای ملت فلسطین به همراه نداشته است. طرح ایگال آلن در ۱۹۶۷، طرح شیمون پرز در ۱۹۷۲، قرارداد کمپ دیوید در ۱۹۷۸، طرح صلح فهد ۱۹۸۱، طرح صلح ریگان در ۱۹۸۲، طرح اسحاق شامیر در ۱۹۸۹، کنفرانس صلح مادرید در ۱۹۹۱ و چندین طرح دیگر همگی با شکست مواجه شدند. ۲ در ۱۹۸۹، کنفرانس صلح مادرید در ۱۹۹۱ و چندین طرح دیگر همگی با شکست مواجه شدند. ۲ در ۱۹۸۹، خاطر ماهیت تشکیل دهندهاش (صهیونیسم سیاسی) و هویتش (تداوم غصبها و جنگها) در توسعهٔ دایمی است و پس از هر تجاوز به یک «فضای حیاتی قابل زیست» جدید چشم جنگها) در توسعهٔ دایمی است و پس از هر تجاوز به یک «فضای حیاتی قابل زیست» جدید چشم

۱. همان، ص ۱۹۰-۱۱۸۸ همچنین نک: روکاچ، لیویا، تروریسم مقدس اسرائیل، ترجمهٔ مرتضی اسعدی، تهران، کیهان، ۱۳۵۵، ص ۷۶-۸۶.

۲. سیامک کاکایی «تأثیر طرح نظم نوین جهانی بر صلح اعراب و اسرائیل»، س*لسله مقالات خاورمیانهشناسی*، مرکز پژوهشهای علمی و مطالعات استرانژیک خاورمیانه، فروردین ۱۳۷۵، ص ۲۰-۱۳.

طمع می دوزد. بنابراین، نمی توان اعتبار این قراردادها و مرزهای «قابل اتساع و کش آمدنی» را به رسمیت شناخت. در حقیقت، مثلث قدرتی که امروزه سیاست صهیونیستی اسرائیل را می چرخاند، مثلث جنایتکاران جنگی است؛ قبل از همه، بگین که بن گوریون وی را «هیتلری حقیقی» خطاب می کند. ژنرال آریل شارون، قصاب لبنان، باسابقهٔ جلادانه و اسحاق شامیر با گذشتهای مملو از نژادپرستی، ایدیدهٔ توسعه طلبی رژیم صهیونیستی در منطقهٔ حساس خاورمیانه سبب صرف مبالغ هنگفتی در بودجهٔ نظامی و تسلیحاتی کشورهای اسلامی شده است و افزایش هزینهٔ صرفشده در امور نظامی احتمال بروز درگیریهای شدید در منطقه را به نحو محسوسی بالا می برد. قدرت ویرانگری زرادخانه های رژیم صهیونیستی نیز منطقه را هرچه بیشتر دستخوش بحران کرده است. از این رو، برخی از دولتهای خاورمیانه عمده ترین خریداران سلاح در جهان محسوب می شوند. مثلاً در این رو، برخی از دولتهای خاورمیانه عمده ترین خریداران سلاح در جهان محسوب می شوند. مثلاً در یک میلیارد دلار در صدر فهرست خریداران فرار داشتند. البته پس از حادثهٔ یازدهم سپتامبر و حضور یک میلیارد دلار در صدر فهرست خریداران فرار داشتند. البته پس از حادثهٔ یازدهم سپتامبر و حضور نیروهای بیگانه در منطقه، به بهانهٔ مبارزه با تروریسم و تحرکات اخیر رژیم صهیونیستی، منطقهٔ خاورمیانه بار دیگر دستخوش بحران و نظامیگری فزاینده شده است. ۲

رژیم صهیونیستی با تلاش وسیع برای تسخیر وسایل ارتباط جمعی موفق شده است بسیاری از خبرگزاریهای معروف جهان و شبکههای نامدار تلویزیون بین المللی را در اختیار گیرد و این، در قرن و زمانه ای که به «عصرار تباطات» شهرت یافته و دهکدهٔ کوچک جهانی شکل گرفته از اهمیت ویژه ای برخوردار است. تسخیر وسایل ارتباط جمعی برای جهت دهی به اذهان و محیط فرهنگی و به طور کلی هجوم فرهنگی علیه اسلام و مسلمانان صورت پذیرفته است."

با این همه بیداری اسلامی به عنوان اساسی ترین منبع قدرت سیاسی کشورهای اسلامی در حال شکل گرفتن است. مسلمانان با تکیه بر هویت و فرهنگ اسلامی درصدد احیای آرمانهای جاویدان خویش هستند. وجود هویت اسلامی جنبشهایی مانند جنبش انقلابی حزبالله، حماس، جهاد اسلامی و مقاومت علیه دشمن صهیونیستی، و سایر جنبشهای اسلامی در جهان اسلام مؤید این

۱. روژه گارودی، پیشین، ص ۱۷۰-۱۵۷.

جهانگیر معینی علمداری، وملاحظاتی دربارهٔ طرح نظم امنیتی جدید در خاورمیانه، قسصلنامهٔ مسطالعات خاورمیانه، ساه، شهر ۱۱ سپتامبر و خاورمیانه، س ۸، ش ۹، زمستان ۱۳۸۰، ص ۱۳۰ ۱۹۰ همچنین نک: بیژن اسدی، وحادثهٔ ۱۱ سپتامبر و آثار آن بر موقعیت سیاسی خلیج فارس، قصلنامه مطالعات خاورمیانه، س ۹، ش ۳، پاییز ۱۳۸۱، ص ۲۵ ۵۲

۳. محمدعلی ابطحی، وبررسی ابعاد تهاجم فرهنگی صهیوئیستی به جهان اسلام و عرب، راهبرد، ش ۵، زمستان ۱۳۷۳، صی ۱۹۰۰ فؤادبن سید عبدالرحمان رفاعی، نفوذ صهیوئیسم بر رسانههای خبری و سازمانهای بینالمللی، ترجمهٔ حسین سروقامت، تهران، انتشارات کیهان، ۱۳۷۷، ص ۲۹-۵۰،

## ۲۱۴ 📋 فرهنگ و تمدن اسلامی

حقیقت است. تمدن و سابقهٔ مسلمانان در ساخت بنای جامعهٔ جهانی و تاریخ این تمدن در اروپا و آسیا و شمال افریقا به حدی کامل و همهجانبه است که کمتر فرهنگ و تمدنی با چنین استواری در تاریخ وجود داشته است. اتکا به این فرهنگ و تمدن سرمایهٔ بزرگی است که می تواند اعتماد به نفس مذهبی و ملی جهان اسلام را تقویت کند و آن را در برابر رسوخ فرهنگ بی هویت صهیونیستی مصون سازد. از سوی دیگر، رژیم اسرائیل به «جامعهای سرگشته» تبدیل شده است. محور اصلی ناپایداری در جامعهٔ اسرائیل عدم اجماع ایشان بر الگوی واحدی از هویت ملی است. این جامعه، با انبوهی از تعارضها، تنها توانسته است در جریان سرمایه و حمایت سیاسی خارجی کلیت خود را حفظ کند در حالی که، جامعه در حالتی متزلزل قرار دارد. شکل پیچیده و ناپیدایی از نژادگرایی حتی در درون جامعهٔ یهودی در جریان است که با توجه به سایر گونههای آشکار تبعیض، منجر به بروز تزلزل در مبانی این جامعه شده است. ۲

جایی که اصلی ترین انگیزهٔ استعمار غرب در هجوم به کشورهای اسلامی از مبنای اعتقادی و دینی مردم آن نشئت می گیرد، در مقابل، باید جهان اسلام با بازگشت به اسلام و تـمدن و هـویت اسلامی خویش و اسلامی کردن مبارزه با صهیونیسم، به جای عربی تلقی نمودن آن، بـهمقابله بـا صهیونیسم و استکبار جهانی بپردازد."

#### يرسشها

- ١. مراحل مطالعات شرقشناسي را بيان كنيد؟
- ۲. انتقادهای وارد بر شرقشناسی را به اختصار بیان کنید؟
- ۳. شرقشناسی چیست و به مطالعهٔ چه حوزهای میپردازد؟
- ۴. اهداف استعمار غرب از مهاجرت و اسكان يهوديان در سرزمين فلسطين چه بوده است؟
  - ۵ نقش صهیونیسم به عنوان یکی از موانع اصلی توسعهٔ جهان اسلام چیست؟
  - ع تأثیر استعمار کهنه را در اقتصاد و سیاست کشورهای مستعمره بررسی کنید.
- ۷. منظور از وضعیت «نیمهاستعماری» جیست؟ این وضعیت در ایران چگونه به وجود آمد؟

۱ . محمدعلی ابطحی، پیشین، ص ۷۲-۱۹.

۲ اصغر افتخاری، «ابعاد اجتماعی برنامه امنیتی اسرائیل: دستور کاری برای قرن بیست و یکم»، قصلنامهٔ مطالعات امنیتی، س ۴، ش ۴، پاییز ۱۳۸۲، ص ۸-۱۱ همچنین نک: همو، جامعه شناسی سیاسی اسرائیل، تهران، مرکز پژوهشهای علمی و مطالعات استراتژیک خاورمیانه، «۱۳۸، ص ۱۳۸–۱۱۷.

۳. نک: وبیانات رهبر معظم انقلاب اسلامی در دیدار شرکتکنندگان در همایش جهان اسلام،، گفت وگو، س ۱۷، ش ۱۷۷، بهمن ۱۳۸۲، ص ۱۸–۱۴.

- ۸ معانی لغوی و اصلی استعمار را توضیح و نظریههای مختلف در مورد علل پیدایش استعمار را بیانکنید.
- ۹. نحوهٔ عملکر د صندوق بین المللی پول، شرکتهای فرا ملیتی در کشورهای جهان سوم را توضیح دهید. ۱۰. جهانی شدن چیست و دارای چه پیامدهایی برای کشورهای جهان سوم است؟

### فعاليتهاى علمي

- ۱. فصل «رابطهٔ علوم اجتماعی و استعمار» از کتاب روش پیژوهش اجتماعی از هنجارگرایی تا اثباتگرایی نوشتهٔ محمد محمد امزیان، قم، پژوهشکدهٔ حوزه و دانشگاه، ۱۳۸۰، را خلاصه کرده، به بحث و گفت و گو بگذارید.
- ۲. به انتخاب خود آثار و افكار يک مستشرق در حوزهٔ تاريخ اسلام و مطالعات اسلامي را مورد نقد و بررسي قرار دهيد.
  - ۲. مقاله ای در مورد «نژادپرستی صهیونیسم» تهیه و به صورت کنفرانس ارائه کنید.
- ۴. در مورد عوامل مؤثر در پیدایش، رشد و توسعهٔ استعمار، تحقیقی به عمل آورید و در کلاس درس ارائه دهید.
- ۵ در زمینهٔ جهانی شدن مقالات و کتب بسیاری وجود دارد. با دوستان خودگروهی را تشکیل دهید و هر کدام به مطالعه تعدادی از این مقالات و کتب بپردازید؛ سپس در کلاس درس در مورد جهانی شدن و ماهیت آن به بحث بپردازید.
- ۶. درآمد برخی از سازمانها و شرکتهای فراملیتی را با درآمد ناخالص ملی کشورها مقایسه کنید و دربارهٔ آن بحث کنید.
  - ۷. در مورد استعمار انگلیس در ایران مقالهای تهیه و در کلاس درس ارائه کنید.

### منابع براى مطالعة بيشتر

- ۱. ارکون، محمد، و دیگران، الاستشراق بین دعاته و معارضیه، ترجمهٔ هاشم صالح (از فرانسه
  به عربی)، بیروت، دارالساقی، ۳۰۰۰.
  - ۲. دسّوقی شتا، محمد، سیر تاریخی استشراق، ترجمهٔ محمود افتخارزاده، تهران، ۱۳۸۱.
    - ٣. سعيد، ادوارد، شرقشناسي، ترجمهٔ عبدالرحيم كواهي، تهران، نشر فرهنگ اسلامي.
      - ۴. احمدی، حمید، ریشه های بحران در خاورمیانه، تهران، انتشارات کیهان، ۱۳۶۹.
  - ۵ جکسون، رابرت، و گئورگ سورنسون، درآمدی بر روابط بینالملل، تـرجـمهٔ مـهدی ذاکـریان،

### ۲۱۶ 🗖 فرهنگ و تمدن اسلامی

- تهران، نشر میزان، ۱۳۸۳.
- خطیبی، عـذرا، یک پیمانه آب، یک پیمانه خون، تـهران، مـؤسسه مـطالعات تـاریخ مـعاصر ایران، ۱۳۷۸.
- ۷. رجایی، فرهنگ، پدیدهٔ جهانی شدن، وضعیت بشری و تمدن اطلاعاتی، ترجمهٔ عبدالحسین آذرنگ، تهران، نشر،آگاه، ۱۳۷۹.
  - ٨ زيباكلام، صادق، ما چگونه ما شديم، تهران، انتشارات روزنه، ١٣٧٤.
- ۹. عبدالسلام عقل، کتاب سیاه، جنایات اسرائیل در قرن بیستم، معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ
   و ارشاد اسلامی، ۱۳۸۱.
- 1٠. كيّالى، عبدالوهاب، تاريخ نوين فلسطين، ترجمه محمد جواهر كلام، تبهران، موسسه انتشارات اميركبير، ١٣٧۶.
- 11. گارودی، روژه، اسطوره های بنیانگذار سیاست اسرائیل، ترجمهٔ حمید رضا آژیس ـ حمیدرضا شیخی، مشهد، انتشارات گوهرشاد، ۱۳۷۷.
- ۱۲. لاپیدوس، ایراام، تاریخ جوامع اسلامی، ترجمهٔ محمود رمضانزاده، مشهد، انتشارات آستان قدس رضوی، ۱۳۷۶.

# بخشدهم

### بيداري اسلامي

### ۱. بیداری اسلامی در جهان عرب

اعراب، چون ایرانیان، از زمانی که با دولتهای اروپایی آشنا شدند، به عمق عقبماندگی خود و توسعه و پیشرفت اروپاییها پی بردند. تاکنون راه حلهای متعددی برای جبران این عقب ماندگی ارائه شده است که یکی از آنها بازگشت به اسلام به مثابهٔ دین و تمدن است. ابراساس نوع پاسخهای داده شده به علل عقبماندگی، آنها را به چهار گرایش تقسیم میکنیم. تذکر این نکته ضروری است که این تقسیم بندی پاسخهایی است که در گفتمان بیداری اسلامی از سوی اندیشمندان عرب مطرح شده و نتیجتاً ناسیونالیسم، سوسیالیسم و ایدئولوژیهایی از این قبیل را پوشش نمی دهد. این گرایسی سنتی؛ عبارت اند از: الف) تمدنگرا مربگرایی سنتی؛

براساس تقسیمبندی فوق، طهطاوی و خیرالدین تونسی از اندیشمندان عمدهٔ گرایش اول؛ سیدجمالالدین اسدآبادی و تا حدودی محمد عبده از متفکران گرایش دوم؛ رشید رضا از سخنگویان اصلی گرایش سوم؛ حسن البنا و سید قطب و اخوان المسلمین از فعالان گرایش چهارماند.

به لحاظ تاریخی، هر چه به زمان حاضر نزدیک میشویم، گرایشهای اسلامی اصولگرا بر دیگر جریانهای فکری غالب شده، آنها را به حاشیه میراند؛ جهتگیری ضدغربی آن تشدید میشود، ویژگی مبارزه جویانهٔ آن آشکار تر میشود، و از دولتهای حاکم در جوامع اسلامی فاصله میگیرد، اندیشههای سلفیه در آنها قوت گرفته و از یک حرکت فکری به یک جنبش تودهای و سیاسی تبدیل میشود. در جریان این تحولات مسئلهٔ مهم، شکست اندیشههای قبلی است که موجب شکلگیری

١٠ نك: محمد عمارة، والاسلام و القوميه العربيه و العلمانيه، قضايا هربية، السنة ٧، (ايار (مايو) ١٩٨٠)، العدد ٥،
 س ١٩٠٠.

۲. به نقل از: فرهنگ رجایی، اندیشه سیاسی معاصر در جهان عرب، تهران، ۱۳۸۱، ص ۱۹۸.

اندیشههای اصولگرا شده است.

الف) گرایش تمدنگرا - عربگرا. اولین موج بیداری اسلامی نوگرا از طهطاوی در مصر و خیرالدین پاشا تونسی در تونس آغاز می شود، طهطاوی اندیشهٔ خود را بر این محور استوار می کند که مسلمانان برای ترقی چارهای جز دستیابی به علم اروپایی ندارند. ۱

طهطاوی با ستایشی فراوان از اروپا یاد میکند و نهادهای سیاسی آن را تحسین میکند. وی اصولاً از غرب و عامل استعمار به عنوان عامل عقب ماندگی جوامع اسلامی غافل است. اما در پاسخ به اینکه چرا گرایش وی را گرایش تمدنگرا ـ عربگرا مینامیم، باید گفت که طهطاوی در اندیشهٔ ترقی اعراب و به طور محدود تر مصر است.

خیرالدین تونسی از طهطاوی هم فراتر می رود؛ هر چند که بنیادهای اصلی اندیشهٔ وی نیز همانند طهطاوی است. او نظرش را بر دو استدلال متکی کرد: نخست آنکه فقه اسلامی اجرای اصلاحات برای تقویت و بهبود زندگی اقتصادی و فرهنگی را قدغن نمی کند و دوم آنکه از آنجا که تمدن اروپا بیشتر بر پایهٔ چیزهایی قرار دارد که اسلام در گذشته به آن داده است، این وظیفهٔ مسلمانان است که آن را بازگردانند. ۲

به طور کلی، می توان گفت که گرایش تمدن گرا ـ عرب گرا دارای ویژگیهای زیر بود: "

۱. اصالت و برتری تمدن غرب را پذیرفته بود و مسلمانان را دارای این توانایی میدانست که در کسب فناوری و تمدن غربی موفقاند، زیرا علم غربی را همان علوم اسلامی میپنداشتند.

۲. هر دو نمایندهٔ برجسته این گرایش از مقامات دولتی بود و اخذ تمدن و نهادها و فناوری غربی و ترقی مسلمانان را وظیفهٔ دولت بهشمار می آورند. به همین سبب اصولاً حرکت آنان یک جنبش توددای سیاسی نیست و ملت نیز مخاطب اول آنان نیست.

۳. روش و منش آنان اصلاح گراست و به دنبال اصلاح نهادهای سیاسی ـ اجتماعی جوامع خود با استفاده از تجارب و نهادهای اروپایی اند.

۴. این گروه اصولاً به احتمال تضاد اسلام و تمدن اروپایی نمیاندیشند، زیرا آنان یقین دارند که اساساً تمدن اروپایی برگرفته از اسلام و علوم اروپایی ترجمهٔ علوم اسلامی پیشین است. بنابراین، هدف آنان تعیین معیاری بود که در اخذ تمدن از اروپا به کار آید» و «از نظر آنان تینها بهسازی «نهادهای غیردینی» ضرورت داشت.

۱ . حمید عنایت، سی*ری در اندیشه سپاسی در ا*سلام، ترجمهٔ بهاءالدین خرمشاهی، تهران، خوارزمی، ص <sup>۳۴.</sup>

۲ . هشام شرابی، پیشین، س ۵۵.

٣. حسن حنفي، الاصوليه الاسلامية، قاهره، مكتبة مدبولي، ص ٢٠.

۵. آنان اندیشهٔ وحدت امت اسلام را ندارند. نگرش آنان کاملاً محدود به وطن خود است و حتی زمانی که از وطن عربی هم سخن میگویند، مرادشان همهٔ ممالک عرب زبان نیست، بلکه دقیقاً منظور مشخصی دارند که برای نمونه طهطاوی وطن عربی را مصر میداند.

ب) گرایش تمدنگرا ـ اسلامگرا. بین این گرایش و گرایش اول اشتراکاتی وجود دارد. درواقع نسل دوم از منادیان بیداری اسلامی را می توان «تمدنگرا ـ اسلامگرا» نامید که چهرهٔ بارز آن سیدجمال الدین اسدآبادی و شیخ محمد عبده است. با این تفاوت که سید جمال به نسل اول نزدیک تر است و عبده به نسل سنتگرای پس از خود نزدیک تر است. باید گفت که اصلاحگری سید جمال ابعادی مختلف دارد، اما روح اصلی اصلاحگری سید جمال در جهان اسلام «تجدد» است. سید به دنبال این است که جهان اسلام و مسلمانان را با دوران جدید، ویژگیها و عوامل شکلگیری آن آشنا کند و شرایطی را فراهم کند که مسلمانان نیز در این دنیای جدید و تمدن آن سهمی به دست آورند و با اتکا بر عناصر اصلی آن یعنی علم و عقل و دیگر عناصر آن ازجمله نهادهای سیاسی دموکراتیک بر قدرت خود بیفزایند. شاید از این منظر بتوان گفت که دغدغهٔ اصلی سید دغدغهٔ هویتی نیست، بلکه این است که چگونه می توان به جهان اسلام قدرت بخشید. به اعتقاد سید، تمدن جدید و مدرن غرب، براساس اصول اسلامی پدید آمده است؛ در اینجا سید جمال، برخلاف عربگرایان تمدنگرا، بر دو فرض اساسی تأکید می کرد: نخست نقش ناگزیر دین در زندگی ملتها و دوم، نیاز به نهادهای جدید و مهار تهای جدید و مهار تهای فنی برای برآوردن خواستهای زندگی جدید. ا

دو هدف اصلی سید جمال، یعنی تحقق وحدت اسلامی و مبارزه با سلطهٔ غرب، از نقاط تمایز اندیشهٔ وی از نحلهٔ تمدنگرایان عربگرا بود. در نظر سید جمال، جهان اسلام کلیتی یکپارچه بود که در صورت انسجام و وحدت آن، مسلمانان می توانستند در مقابل سلطهٔ اروپا مقاومت کنند. درک سید از اروپا و رفتار آن، بسیار عمیق تر از نحلهٔ پیشین بود. اگرچه سید تمدن و ترقی اروپا در علم و صنعت را به رسمیت میشناخت، ولی به سلطهٔ آن در جهان اسلام هم حساسیت بسیاری داشت و در نتیجه بخش عمدهٔ توان خود را صرف مبارزه با آن کرد که در این مبارزه گاه مخاطبان وی دولتهای اسلامی بودند و گاه ملل اسلامی و همین امر موجب شد که حرکت سیاسی جنبهٔ یک جنبش سیاسی و توده ای را نیز به خود گرفته و از اندیشه های صرفاً اصلاحی نحلهٔ پیشین فراتر رود و حتی در مورد ایران، جنبهٔ انقلابی گرفت و علما و ملت را به انقلاب علیه استبداد ناصرالدین شاه فراخواند و در عثمانی نیز در

۱۰ سید جمال این مسئله را در اغلب مقالات حروة الوثقی و برخی مقالات فارسی خود مورد تأکید قرار داده است.
 برای نمونه نک: سید جمال الدین اسدآبادی، مجموعهٔ رسائل و مقالات، به کوشش سیدهادی خسروشاهی، انتشارات کلبهٔ شروق، ۱۳۸۱، ص. ۱۳۲-۱۳۳.

نهایت موجب مخالفت سلطان عثمانی و احتمالاً مرگ وی به دست عوامل باب عالی شد. نکتهٔ اساسی دیگر اندیشههای نوگرایانهٔ سید جمال این بود که در عین اینکه آشکارا مسلمانان را به مقاومت در برابر سلطهٔ اروپا بر سرزمینهای اسلامی تحریک میکرد، با تأکید بر اقتباس از دستاوردهای علمی و صنعتی غرب، تقلید از غرب را رد میکرد. به همین علت هم از روند موجود در جوامع اسلامی انتقاد میکرد. ۱

در مجموع، می توان محورهای اصلی نحلهٔ تمدنگرایی \_اسلامگرایی را تأکید بر اصالت عقل و علم، توانایی اسلام در تمدن سازی و افزایش اقتدار مسلمانان، یگانگی و اتحاد اسلامی و مبارزه با سلطهٔ اروپا دانست که در گذر زمان شکل گرفته و دچار تحول شدند.

ج) گرایش اسلام گرایی سنتی. اگر تمدن گرایان اسلام گرا، احیای اسلام را در احیای علمی، جذب تفکر نوین و استفاده از دستاوردهای فناوری اروپایی در جوامع اسلامی می دانستند، اسلام گرایان سنتی و متفکر برجستهٔ آن، رشید رضا که ادامه دهندگان سلفیه هستند، احیاگری اسلامی را در بازگشت به روش و سیرهٔ «بزرگان اسلام» می دانستند. می توان گفت که ناکامی دولتهای اسلامی در تحقق اندیشه های نحله های پیشین، در جذب دستاوردهای علمی و سیاسی تمدن نوین و برعکس، افتادن در دام قهقرایی شدیدتر «تمدّن و ترقی»، سنت گرایان اسلامی را نسبت به تهدید غرب و از دست رفتن هویت اسلامی، دچار نگرانیهای شدید تری کرد و اسلام گرایی سنتی پاسخی به این نگرانیها بود.

هرایر دکمجیان، سید جمال، عبده و رشید رضا را در درون گرایش سلفیه مورد مطالعه قرار میدهد، ۲ در حالیکه این تلقی خطایی آشکار است. اندیشهٔ اسلامگرایی سنتی از نوگرایان فیاصله میگیرد و به محافظه کاری تمایل پیدا میکند. نوگرایان در پی اصلاح و تطبیق اسلام با مقتضیات جدید بودند، در حالیکه محافظه کاران سخت به سنتهای اسلامی پایبند بوده نسبت به نفوذ فرهنگی و تهدید سیاسی غرب واکنش نشان میدهند، مجید خدوری بهدرستی رشیدرضا را در چارچوب گرایشهای سنتگرا بررسی میکند که با رنگ و لعاب نوگرایی پوشش داده شده است. رشید رضا گرچه به ظاهر نوگراست، اما نمایانگر پیوندی درونی با سنتگرایی بود، سلفیگرایی رشیدرضا موجب تمرکز افراطی او بر احادیث شد که افزون بر اینکه نشاندهندهٔ ماهیت سنتی اندیشهٔ اوست، مانع از دست یابی او به یک جهان بینی گسترده تر شد و همین امر هم او را از اندیشههای مانع از دست یابی او به یک جهان بینی گسترده تر شد و همین امر هم او را از اندیشههای وحدتگرایانهٔ سید جمال دور تر کرد و گرایشهای ستیزه جویانهٔ وی دربارهٔ شیعه را، که یادآور

۱ . هم*ان ،* می ۱۲۱

۲ · هرایر دکمجیان، جنبشهای اسلامی معاصر، ترجمهٔ حمید احمدی، تهران، کیهان، ۱۳۷۰، ص ۳۳۰

ستيزهجويي سلفيه بوده موجب شد

به هر حال، اندیشهٔ سیاسی سنتگرای رشیدرنا، به جای تأکید بـر حکومت قانون، آزادی و مشروطه که در اندیشه های نوگرایانه طهطاوی وسید جمال بر آن پافشاری می شد، به دنبال بازسازی نظام اسلامی بود که به آن عناصری از آرمانگرایی صدر اسلام که به پیش داوریهای دنیوی، نژادی، فرقهای آلوده نشده افزوده می شد. ا

رشید رضا معتقد است که غرب برای طیکردن مراحل پیشرفت، اصولی را به کار گرفت که اسلامی هستند، حال آنکه خود مسلمانان این اصولی را رها کردهاند اگرچه رشید رضا در رهیافت سنتگرای خود چندان به غرب نیرداخته است، ولی از خط فکری وی معلوم است که رویکردی ستیزه جویانه نسبت به غرب دارد و از آن خوش بینیهای موجود در گرایش تمدنگرا ـ عربگرا اثری به چشم نمیخورد.

حسن حنفی کارنامهٔ رشیدرنما را این گونه خلاصه میکنده رشیدرنما پس از آنکه عمری را در اصلاحگری و نواندیشی و ترقیخواهی گذرانده بود، خود را از تأثیر طالایه دارانی چون طهطاوی و سید جمال و نیز عبده رها ساخت و به دامن محمدین عبدا وهاب پناه برد که او را به اس قیم جوزیه و این تیمیه و سپس به احمدین حنبل می رسانید وی به جای میل به شیودهای مدنیت نو و همگامی با تحولات زمانه، فرویستگی و هجوم به غرب را ترجیح داد."

د) گرایش اسلامگرایی اصولگرا، ژاک برک در تحلیلی که از اصولگرایی اسلامی دارد «ناتوانی کشورهای اسلامی را در ارائهٔ مدلهای متناسب با عصر تکنیک و تمدن در قرن بیستم، زمینه ساز افراطی شدن آنها می داند، وی مهم ترین علت درونی را توقف اجتهاد و سرکوب حرکتهای اصلاحی به نام مبارزه با بدعت می داند»، آدرواقع، این شکستها، در کنار ناتوانی دراجرای اصلاحات، به عنوان یک تراژدی غمبار، روح اعراب را آزرده ساخته است و آنان را در طیفی از انفعال تا تندروی سیاسی سرگردان ساخته است.

حسن البناء، بنیانگذار اخوان المسلمین، دربارهٔ اصالاحگران اسلامی چنین نظر میدهد؛ اسدآبادی فقط یک فریاد هشدار برای مشکلات است و شیخ محمد عبده فقط یک معلم و فیلسوف و رشید رضا

۱ ، مجید خدوری، پیشین، ص ۲۰۰ ۹ ، ۱۷۸ ، محمد رئیدرصاه السنة و الشیعة، فاهره، ۱۳۹۹ ق، ص ۵۹-۵۹ و ۱۷۹ حمید هنایت، پیشین، ص ۹۷،

<sup>2.</sup> Albert Hourani, Arabic Though in the Liberal Ages, Oxford: University Press, 1962, p 239.

۴. سازا شریعتی، وبنیادگرایی و روایتی معلول از چپ اسلامی، روزنامهٔ ایران، شنبه ۲۷/۵/۲۷ ص ۸ و یکشنبه ۸۱/۵/۲۷ می ۸.

فقط یک تاریخنویس و وقایعنگار است، در حالی که اخوان المسلمین به معنی جهاد، تلاش و کار است و فقط یک پیام نیست. ۱

اخوان المسلمین جنبشی سیاسی ـ مذهبی است که به دنبال دگرگونیهای اساسی در جوامع اسلامی است. یکی از اعتقادات اساسی اخوانالمسلمین «قدرت تفوقناپذیر اسلام در حل مسائل اجتماعی و سیاسی مسلمین است» ۲ که درواقع جوهر اصولگرایی اسلامگرایی است.

اگر حسن البناء رهبر سیاسی اخوان المسلمین بود، افرادی چون سید قطب و محمد غزالی نمایندگان برجستهٔ فکری اخوانالمسلمین بودند. باید گفت که تفاوت طهطاوی، خیرالدیـن پـاشا تونسی، سید جمال، محمد عبده، رشیدرضا و سید قطب در سیر تحول جنبش بیداری اسلامی کاملاً مشهود و اساسی است و هر چه بدین سو نزدیک میشویم ویژگی مبارزهجویی آن قوی تر شده و از التقاط گرایی آن کاسته می شود. اندیشه های سید قطب بیانگر این خلوص گرایی و اصول گرایی و مبارزهجویی است.

سید قطب تمامی جوامع موجود را جاهلی میداند و جوامع اروپایی را اوج جاهلیت مدرن تلقی میکند و اینجاست که تفاوت اساسی و تعیینکنندهٔ اندیشهٔ وی با پیشگامان اسلامگرایی که برتری و پیشرفت تمدن اروپایی را پذیرفته بودند، خود را نشان میدهد. سید قطب به تعریف دوبارهٔ واژههای «توسعه» و «توسعهنیافتگی» و معرفی معیارهای جدید برای پیشرفت و ترقی پرداخت. قطب تأکید میکرد که جامعهٔ توسعه یافته جامعهای نیست که در نقطهٔ اوج تولید مادی است، بـلکه جـامعهای توسعه یافته است که تفوق اخلاقی از خود نشان دهد. جامعهای که از نظر علم و فنّاوری در اوج است، ولی در اخلاقیات در حضیض، آن جامعه عقبمانده است، در حالیکه جامعهای که در اخلاقیات در ردهٔ بالا است ولی از نظر علم و تولید مادی در پایین، آن جامعه پیشرفته است. ۳

نهضتِ امام خمینی اوج گرایشِ اصولگرایی اسلامی است که دیگر جنبشهای اسلامی در سراسر جهان تحت تأثیر موفقیت ایشان در تأسیس جمهوری اسلامی توانا شدند. تفکر و طرح امام خمینی درواقع تلفیقی از هویت و توسعه بود. در حالی که رهبران پیشین جنبش بیداری اسلامی چون سید جمال بهدنبال توسعه و تجدد بودند و برخی هم به صورت کمرنگی بر هویت تأکید میکردند. امام خمینی همان گونه که بهدنبال احیای هویت اسلامی بودند، توسعه نیز در گفتمان وی از جـایگاه

۱ . بهمن آقایی و خسرو صفوی، اخوان المسلمین، تهران، نشر رسام، ۱۳۹۵، ص ۲۱.

۲. حمید عنایت، پیشین، ص ۱۰۷.

۳. سید قطب، *معالم فی الطریق*، دارالمشرق، بیروت \_قاهره، ۱۹۸۰، ص ۱۱۱-۱۱۷، ۲۱-۲۰، ل. م. سافی، «دو رهیافت متفاوت، در جریان بازگشت به اسلام در جهان عرب»، ترجمهٔ دکتر سید احمد موثقی، فصلنامه علوم سیاسی، ش ۱۲، زمستان ۱۳۷۹، ص ۲۷۴،

ویژهای برخوردار بود، توسعهای که در چارچوب هویت اسلامی تعریف میشد. نظریهٔ سیاسی امام منحصراً در قالب و شکل اسلامی مطرح میشد و همین امر موقعیت و ویژگی ممتازی به امام خمینی در جنبش اسلامگرایی در جهان اسلام میدهد. ۱

انقلاب اسلامی ایران، به رهبری امام خمینی، در تولد و تحرک بسیاری از جنبشهای اسلامی در جهان اسلام نقش داشته است. افول قومگرایی، ناسیونالیسم، لائیسیسم، راه را برای حضور قدر تمندانهٔ اسلامگرایی در منطقه مهیا کرد و انقلاب اسلامی و اندیشههای امام خمینی هم تأثیر فراوانی در این روندگذاشت. در میان رهبران بیداری اسلامی در جهان عرب، اندیشههای سید قطب تا حدی به اندیشههای امام نزدیک بود. «آیتالله خمینی و سید قطب هر دو راه حل نهایی مسائل را در راهی می دیدند که برای فهم اسلام داشتند. هر دو جهان را به صورت تقابل ما و آنها در نظر میگرفتند. آیتالله خمینی دو قطب این تقابل را مستضعف و مستکبر مینامید و سید قطب آن دو را جاهلیت و اسلام؛ هر دو آن دسته از بخشهای جهان که نظام اسلامی بر آن حاکم نیست و در اینجا ما می توانیم آن بخشهایی را نیز که رفتار دینی بر آنها حاکم نیست به آن دسته اضافه کنیم و قلمرو جاهلیت و استکبار دانستهاند». ۲ در نظر اندیشمندانی چون امام و سید قطب، اسلام هم دین است و هم دولت و ارزشها و الگوهای رفتاری غرب نمی تواند با ارزشهای اسلامی سازگار باشد.

## ۲. بیداری اسلامی در ایران

دو سدهٔ اخیر، به لحاظ تغییرات و تحولات فزاینده در عرصههای گوناگون سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و دینی، از اعصار مهم تاریخ ایران بهشمار میرود. این دوره که به تاریخ معاصر ایران شهرت یافته، همزمان با آغاز حکومت سلسلهٔ قاجاریه در ایران شروع میشود.

در شرایطی که خاندان قاجار درصدد تثبیت حاکمیت آخرین حکومت ایلی بر قلمرو و مردم ایران به شبوهٔ سنتی و بدون مشارکت مردم بودند، در گوشهٔ دیگری از جهان، انقلاب کبیر فرانسه به وقوع پیوسته بود و درصدد نهادینه کردن اندیشه ها و ساختارهای نوینی بود که عمده ترین ویژگی آن، تغییر موازنهٔ قدرت سیاسی از تمرکزگرایی و حکومت فردی به مردم سالاری و دموکراسی بود. در این برههٔ حساس، قاجارها به دنبال یک دهه کشمکش داخلی بر سر تصاحب قدرت، نظم نوینی را پدید نیاورده،

۱. بابی سعید، هراس بنیادین، می ۱۰۹، ۹، ۱۱ سز سک:

John L. Esposito, The Iranian Revolution: It's Global Impact, Miami: Florida, International University Press, pp. 12-13.

۲. فرهنگ رجایی، پدیدهٔ جهانی شدن وضعیت بشری و تمدن اطلاعاتی، ترجمهٔ عبدالحسبن آذرنگ نشر
 آگاه، ۱۳۸۰ می ۲۹.

#### ۲۲۴ 🗀 فرهنگ و تمدن اسلامی

بلکه ارادهٔ خود را بر وضع موجود تحمیل کرده، مقامات و مناصب حکومتی را به افراد خود اختصاص دادند و حکومت همچنان بر اساس نظام پادشاهی و بر بنیاد استبداد استمرار یافت. دولت همچنان موقعیت برجسته ی در اقتصاد داشت و در زندگی اقتصادی و اجتماعی جامعه تأثیر تعیین کننده ای داشت. سلطان حق نامحدود در بهرهبرداری از منابع و درآمدها داشت و جان و مال افراد در سرزمین تحت فرمانروایی او عملاً در سیطرهٔ ارادهٔ او بود. ۲

ایران با وجود دور بودن از اروپا، که کانون اصلی رقابتهای کشورهای قدرتمند بود، به علت همسایگی با هند انگلیس و داشتن بهترین موقعیت راهبردی برای دست یابی به هند که منشأ قدرت، ثروت و اعتبار سیاسی انگلیس در جهان بود، از زمان فتحعلی شاه قاجار به یکباره مورد توجه کشورهای استعمارگر و فزون خواه قرار گرفت. در مناسبات جدید ایران با کشورهای خارجی، کشورهای روسیه و فرانسه و انگلیس خواه ناخواه وارد شدند و با توجه به ضعفهای ساختاری جامعه و حکومت ایران، این مناسبات منجر به استقرار روابط نابرابر، تحمیل قراردادهای استعماری و انفصال بخشهای مهمی از قلمرو ایران در شمال و شرق شد.

شکست ایران در رویارویی با قدرتهای بزرگ، بهویژه روسیه و انگلیس، به تدریج تحول مهمی، نخست در ساختار سیاسی رسمی و سپس ساختار غیررسمی جامعه پدید آورد. این تحول عبارت بود از لزوم اصلاحات، نخست در عرصههای نظامی و صنعتی و سپس در دیگر عرصهها، بهویژه سیاسی و همچنین پدیدار شدن بیداری اسلامی برای «حفظ بیضهٔ اسلام و اساس دین» در مقابله با استبداد داخلی و به کار بستن قاعدهٔ «نفی سبیل» در رویارویی با استعمارگران خارجی بود. هدف نوشتهٔ حاضر بررسی بیداری اسلامی و فراز و فرودهای آن در تاریخ معاصر ایران است.

زمینهٔ حضور نیروهای مذهبی، به ویژه مراجع تقلید و روحانیون، با نقش دائمی رهبری مذهبی آنها در جامعه، و نیز تحولی مهم در حوزهٔ نهاد دینی و حوزه های علمیهٔ شیعی در اوایل حکومت قاجار مهیا شد. این تحول پیروزی مجتهدان بر محدثان یا غلبهٔ روش اجتهادی و اصولی بر روش حدیثی و اخباری بود. آهمیت کار وحید بهبهانی به عنوان احیاگر مکتب اجتهادی، در این است که وی توانست شاگردانی مجتهد و تأثیرگذار در بیداری اسلامی تربیت کند، مانند کاشف الغطا، ملامهدی و

۱ ویلم فلور، جستارهایی از تاریخ اجتماعی ایران در عصر قاجار، ترجمهٔ ابوالقاسم سری، تهران، توس، ج ۲۰ ص ۲۰.

۲، احمد سيف، اقتصاد ايران در قرن نوزدهم، تهران، نشر چشمه، ۱۳۷۳، ص ۹۹.

۴. آقااحمد کرمانشاهی، مرآت الاحوال جهان نما، به تصحیح و اهتمام علی دوانی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۲۷۵، من ۱۱۰.

ملااحمد نراقى. ١

پس از پایه گذاری و تألیفات فراوان که به منزلهٔ مقدمات نظری مکتب اصولی و بیداری اسلامی بود، به تدریج نوبت به مرحلهٔ عمل رسید، عالمان شیعه در این عصر با پدیده ای به نام استعمار خارجی روبه و شدند و با تکیه بر قاعدهٔ فقهی «نفی سبیل» در مقابل سلطه گران خارجی موضع گرفتند، این قاعده بر اساس آیهٔ شریفهٔ «لن یجعل الله للکافرین علی المؤمنین سبیلاً» آ است که سلطهٔ کافران بر مسلمانان را نفی می کند. در تفکر نوین انقلابی شیعه، تفسیرهای «دعوت کننده به آرامش» و «انفعال» و «تسلیم» کنار نهاده شد و روحیهٔ مبارزه، ستیز و انقلابی گری جای آن را گرفت، "

جنگهای ایران و روس در دورهٔ فتحعلیشاه قاجار و شکست ایران از روسها و استیلای آنها بر بخش وسیعی از قلمرو ایران و واکنش علمای اصولگرا به آن، اولین صحنهٔ عملی مداخلهٔ علمای اصولی در مسائل سیاسی تاریخ معاصر ایران به شمار میآید. علما نبرد با روسها را «جهاد» نامیدند. گفته میشود که اندیشهٔ جهاد از سالها پیش از جنگهای ایران و روس نیز مطرح بوده، ولی پس از شکست ایران از روسها و عدم حمایت انگلیسیها و فرانسویها از ایرانیان در مقابل تجاوز آن کشور، با وجود قراردادهایی در این زمینه، سران حکومت قاجار به این نتیجه رسیدند که لازم است برای راندن روسها از سرزمین مسلمانان به علمای شیعه متوسل شوند. میرزا عیسی فراهانی، ملقب به قائم مقام اول، وظیفهٔ جلب توافق علما را برای صدور فتوا برعهده گرفت. در مدتی کوتاه فتواها و رسائل جهادیهٔ متعددی از عتبات و از شهرهای ایران رسید که همگی بر وجوب جهاد علیه کفار روسی تأکید داشتند و میرزا عیسی قائم مقام آنها را گردآوری و با عنوان جهادیه منتشرکرد. \*

واکنش سریع علمای شیعه نشان میدهد که تمایل روحانیون مکتب اصولی به احیای روحیهٔ بیداری اسلامی و لزوم دخالت آنها در سیاست، روز به روز در حال گسترش بوده است. سیاست مذهبی فتحعلی شاد، حداقل تا قبل از جنگهای دورهٔ دوم ایران و روس، در جلب و حمایت از روحانیون و دعوت آنها برای ایفای نقش در جامعه نیز به پررنگ شدن حضور این قشر منجر شد.<sup>۵</sup>

در دورهٔ اول جنگهای ایران و روس از نیروی مذهبی استفادهٔ چندانی نشد، اما این نکته ثابت شد

۱. روحالله حسینیان، چهارده قرن تلاش شیعه برای مائدن و توسعه، تهران، مرکز اساد انقلاب اسلامی، ج دوم، ۲. دروحالله حسینیان، چهارده قرن تلاش شیعه برای مائدن و توسعه، تهران، مرکز اساد انقلاب اسلامی، ج دوم،

۱۳۸۲، ص ۱۹۵-۱۹۰، ۲۰ ۱۳۸۲، ۲۰ نساه (۳): ۱۳۱۱، ۱۳۸۲، ص ۱۹۳-۱۹۰، ۱۳۸۲، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸۰، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۰ ۱۳۸، ۲۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۲۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۲

۳. میرزا عیسی قائم مقام فراهانی ، احکام الجهاد و اسباب الرّشاد، به کوشش غلامحسین زرگری نژاد، تهران ، بقعه، ۴ میرزا عیسی قائم مقام فراهانی ، احکام الجهاد و اسباب الرّشاد، به کوشش غلامحسین زرگری نژاد، تهران ، ۱۳۸۹ ، ص ۲ – ۷۵ . ۵. حامد الگار، دین و دولت در ایران، ترجمهٔ ابوالقاسم سرّی، تهران، توس، چ ۲، ۱۳۹۹، ص ۷۷–۸۷.

که جامعهٔ مذهبی می تواند در دفاع از کیان مسلمین نقش مؤثری بازی کند. البته این نقش به تنهایی نمی توانست متضمن پیروزی باشد، بلکه در صورتی به نتیجه می رسید که سایر ساختارها و نهادهای نقش ساز و مسئول، به وظایف خود درست عمل می کردند. در فاصلهٔ میان دو جنگ اول و دوم ایران و روس، مسائلی رخ داد که مجدداً پای علمای اصولی به میدان مبارزه با روسها کشیده شد.

واقعهٔ قتل گریبایدوف که ناشی از واکنش مذهبی مردم بود و ادامهٔ قیام به رهبری علمای شیعه و سنی در سرزمینهای اشغالی روسها، ازجمله قیام قاضی ملا محمد با شعار اتحاد شیعه و سنی تا ۱۲۴۸ ق و قیام شیخ شامل داغستانی تا ۱۲۹۲ ق، در حقیقت تداوم بیداری اسلامی بود. ۱

از پایان جنگهای ایران و روس در ۱۳۴۳ ق تا نهضت تحریم تنباکو، فکر احیاشده و بیداری اسلامی، در ظاهر، دچار رکود و کندی شد. با این همه، تلقی ایرانیان شیعه، از مفاهیم و آموزههای فرهنگ شیعه، همچنان در حال تغییر و دگرگونی بود. نمونهٔ بارز آن، مخالفت روزافزون بزرگترین روحانی آن زمان، یعنی سید محمدباقر شفتی در اصفهان با حکومت محمدشاه بود. وی تا آخرین لحظات عمرش نیز هرگز به حکومت محمدشاه تمکین نکرد. تعارض با دولت مرکزی نشان داد که مکتب اجتهادی بههیچوجه حاضر به تسلیم در برابر سلطنت نیست. ۲ سیر تکاملی عقاید شیعه بر محور مکتب اجتهادی، نقش و تأثیر بیشتری در تداوم بیداری داشته است. گرچه در فاصلهٔ جنگهای ایران و روس و نهضت تنباکو حالت رکود و سکون در نهاد دینی دیده می شود، اما این ظاهر جریان است و در باطن جنبش اصلاحطلبی و احیای فکر دینی دورهٔ تدارک خود را سپری میکرد؛ زیرا در غیر این صورت نمی توانست در نهضت تنبا کو و نهضت مشروطه خواهی و جریانهای پیش و پس از آن، در آن گستره وارد جریانهای سیاسی، اجتماعی و مذهبی شود. علت دیگر تکاپوهای مکتب اجتهادی در این دوره، واکنش مخالفان درونی و بیرونی آن بود. این واکنشها در قالب ترویج صوفیگری، بابیگری، شیخیگری و اخباریگری نمایان شد. در پشت صحنهٔ این جریانها، تحریکها، زمینهسازیها و <sup>دست</sup> پنهان استعمار، بهویژه استعمار انگلیس نیز درکار بوده است. مانع دیگری که در مقابل روند رو به ر<sup>شد</sup> مکتب اجتهادی به وجود آمد، طرح افکار و عقاید الحادی و ضددینی، یا به عبارت دیگر سکولار و گسترش فراماسونری بود،

یکی از وظایف و چالشهای نهاد دینی در این دوره، مبارزه با استعمار با تکیه بر قاعدهٔ «نفی سبیل» و مقابله با فرقهسازی بود، سیاستهای استعماری برای ضربه زدن و ایجاد تشتت در میان شیعیان به فرقهسازی روی آورده بود، ایجاد فرقهٔ شیخیه به کوشش سید کاظم رشتی، از شاگردان

۱۱. حسین آبادیان، روایت ایرانی جنگهای ایران و روس، تهران، مرکز اسناد و تاریخ دیپلماسی ، ۱۳۸۰، ص ۱۱۰،
 ۲. همو، اللیشه دینی و جنیش ضد رژی در ایران، تهران، مؤسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر ایران، ۱۳۷۹، ص ۴۵.

شیخ احمد احسایی صوفی مسلک و ایجاد فرقهٔ بابیه به همت علی محمد باب، شاگرد سید کاظم رشتی، در این راستا بود، با گذشت زمان، فرقهٔ بابیه نیز به دو شاخهٔ ازلیه (پیروان یحیی صبح ازل) و بسهائیه (پسیروان مسیرزا حسسینعلی بسهاء) تسقسیم شد. استعمارگران روسی از ازلیسه و استعماریشگان انگلیسی از بهائیه حمایت و آن فرقه ها را تقویت کردند و گسترش دادند. ا

گرچه در زمان صدارت حاجی میرزا آقاسی، به امور صوفیان رجحان داده شد و محمدشاه قاجار نیز بر آن گردن نهاد، اما در زمان صدارت میرزا تقی خان امیرکبیر، عناصر درویش مسلک از حوزههای وابسته به حکومت و سلطنت طرد شدند و با سنتهای بدعت آمیز و خرافه پرستی مقابله شد. او رسم بستنشینی را برانداخت و از پذیرش وساطتها و سفارشهای نیروهای متنفذ مذهبی، ازقبیل میرزا ابوالقاسم امام جمعه خودداری کرد. وی تأکید داشت که علمای دین در امور شرعی و دینی با قدرت و قوت عمل کنند و نگذارند دین تضعیف شود. با این سیاست، در نظر داشت تا از پیدایش و گسترش فرقه سازی استعمار جلوگیری کند. آشکار ترین نمونه در این زمینه، حمایت امیر از روحانیون در برابر فتنهٔ بابیه بود. در عرصهٔ قضایی نیز، گامهایی برای تلفیق قوانین عرفی و شرعی برداشت و به أزادی دینی و حقوق اقلیتهای مذهبی نیز توجهی مخصوص معطوف داشت. <sup>۲</sup> در مجموع، سیاست مذهبی امیرکبیر، به رغم محدود کردن نقش روحانیون، به بیداری اسلام کمک کرد. او، با ارجحیّت دادن به «اگاهی» و عقلانی کردن امور در عرصههای دینی و روزآمد کردن آن و همچنین مبارزه با وهماندیشی و خرافه پرستی، کاستن از نقش روحانیون درباری و کاهش اختیارات امام جمعهها، نظامالعلماها و سلطان الذا کرینها، خواه ناخواه، با روند تدریجی بیداری اسلامی همراهی کرد. در دورهٔ صدارت میرزا أقاخان نوری، قضیه برعکس شد و به روحانیون درباری و نیروهای مذهبی مقوّم و مؤیّد حکومت قاجار، فرصت عمل بیشتری داده شد و برای جلب نظر مساعدشان به برخی از آنها مقرّری نیز یرداخت شد.۳

در دورهٔ صدارت میرزا حسینخان سپهسالار نیز، موقعیت نهاد دینی تنضعیف شد. اصلاحات غربگرایانهٔ وی و اعطای امتیازات به خارجیان، اعتراض و مخالفت روحانیون را برانگیخت، یکی از روشهای سپهسالار برای اصلاحات، ترغیب ناصرالدینشاه برای سفر به فرنگستان و نشاندادن پیشرفتهای غرب بود. از آنجا که اصلاحات مورد نظر سپهسالار آشکارا تقلید از قوانین و اصول زندگی

۱ موسی نجفی و موسی فقیه حقانی، تاریخ تحولات سیاسی ایران، بررسی مؤلفه های دین - حاکمیت ۱ موسی نجفی و موسی فقیه حقانی، تاریخ هویت ملی ایران، تهران، مؤسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر ایران، ۱۳۸۱، مدنیت و تکوین دولت - ملت درگسترهٔ هویت ملی ایران، تهران، مؤسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر ایران، ۱۳۸۱،

ص ۱۱۹ ـ ۱۱۸. ۲. *دائرةالمعارف بزرگ اسلامی،* ج ۱۵ - ۱۳۸ ذیل دامبرکبیره، (علیاکبر ولایتی). ۳. حامد الگار، پیشین، ص ۲۳۲.

و مدنیت غربی و در بسیاری موارد، مخالف قوانین اسلام و شرع بود، مخالفت روحانیون را برانگیخت. عامل دیگر این انگیزش، اعطای امتیاز رویتر به انگلیسیها بود. به نظر روحانیون، به ویژه ملاعلی کنی دولت از راه اعطای امتیاز به بیگانگان، راه مداخلهٔ بیشتر آنان را در ایران هموارتر میکرد. ۱ این اعتراضها پیش از بازگشت ناصرالدینشاه و سپهسالار از سفر فرنگستان به ایران شکل گرفت. آنها طی نامهای از شاه خواستند که سپهسالار را به ایران نیاورد. نامهها در رشت به دست شاه رسید. ناصرالدینشاه مجبور شد که سپهسالار را از صدارت عزل و به حکمرانی گیلان بگمارد و بی او به تهران بیاید. ۲ علما تهدید کرده بودند که در صورت عزل نشدن سپهسالار، از ایران خارج خواهند شد. شاه پس از تسلیم به خواست علما، پس از ورود به تهران، به دیدار ملا علی کنی رفت و مراتب احترام را بهجای آورد تا از نارضایتی علما بکاهد. برخورد حاج ملاعلی کنی با سپهسالار، شاخص ترین برخورد نهاد دینی و علمای شیعه با ارکان حکومت قاجار در دورهٔ قاجاریه تا زمان شکلگیری نهضت تحریم تنبا کو است. " یکی از دلایل سرسختی روحانیون در برابر سپهسالار، تلاش وی به عنوان وزیر عدلیه در واگذار کردن حق انتصاب مجتهدان به محاکم شرع به دولت بود. ۴ در ادامهٔ مبارزهٔ نهاد دینی با دولت، به رهبری ملاعلی کنی امتیاز رویتر سرانجام لغو شد. $^{oldsymbol{0}}$  حاج ملا علی کنی در این زمان، ملقب به رئیس المجتهدین بود، مقابلهاش را با اقدامات مضرّ به حال دین، دولت و مردم به صورت همه جانبه دنبال می کرد. او به عنوان طراح سیاست مذهبی، افکار و اقدامات منورالفکران سکولار و دین ستیز را نيز زير نظر داشت و با آن بهمقابله برخاست. ازجملهٔ آن منورالفكران مى توان به ملكم خان ناظم الدوله و فتحعلیخان آخوندزاده اشاره کرد. این افراد به عنوان طراحان سیاست مذهبی و افکار سکولار سپهسالار عمل و نظریه پردازی می کردند. آمیرزا ملکم خان، به رغم تلاشش در مذهب مآبی مقاصد تجددخواهانداش، به اصول و مبانی فکری مکاتب مادی غرب معتقد بود و اگر آن را پنهان می کرد بنا به مصلحتاندیشی بود؛ چون در صورت برملا شدن چهرهٔ واقعی او، از جامعهٔ مسلمانان طرد میشد.

۱. حسین آبادیان، اندیشهٔ دینی و جنبش ضد رژی در ایران، می ۵۰-۹۹.

۲. احمد کسروی، تاریخ مشروطهٔ ایران، ج ۱، تهران، امیرکبیر، ۱۳۵۷، ص ۱۰.

۳. محسن بهشتی سرشت، نتش علماء در سیاست از مشروطه تا انقراض قاجار، تهران ، پژوهشکاده امام خسینی و انقلاب اسلامی، ۱۳۸۰، ص ۸۱-۷۷.

۴. صادق زیباکلام، سنت و مدرنیته؛ ریشه پایی علل ناکامی اصلاحات و نوسازی سیاسی در ایران عصر قاجار، تهران، روزنه، ۱۳۷۷، ص ۲۹۴-۲۹۳.

۵. موسی نجفی، تسعامل دیبانت و سسیاست در ایبران، تهران، موسسهٔ مطالعات تباریخ معاصر ایبران، ۱۳۷۸، ص ۱۰۰-۱-۸۱ ابراهیم تیموری، عصر بی خبری یا تاریخ امتیازات در ایران، تهران، اقبال، چ چهارم، ۱۳۹۳، ص ۱۱۲-۸-۱۰

۲- عبدالهادی حائری، تشیع و مشروطیت در ایران و نقش ایرانسیان مسقیم حسراق، تسهران، امیرکبیر، چ دوم، ۱۳۹۳، ص ۴۷-۳۷ و ۲۹-۲۹.

وی هنگام توقف در تفلیس در ۱۲۸۹ ق در صحبتش با آخوندزاده، دین را موجب سقوط اعتبار عقل و ترجیح نقل بر عقل و محبوس کردن آن میداند، یا در جریان یک سخنرانی با عنوان «مدنیت ایرانی» در لندن، نشان میدهد که وی اندیشهٔ تجددخواهی و اقتباس مدنیت غربی را در لفافهٔ دین می پیچد. او راء منحصربه فرد پیش روی مسلمانان را برای پیشرفت در این میداند که به مسلمانان تلقین شود که مبانی ترقی غرب، همه برگرفته از اصول اسلام است و مسلمانان با به کار بستن آن، خود و آنچه داشته اند را بازخواهند یافت. ایرخی اعمال و اقوال متناقض ملکمخان را «دوگانگی و نفاق» نامیده اند و سودجویی و فرصت طلبی او را تقبیح کرده اند. میرزا ملکمخان از اولین مؤسسان تشکیلات و راماسونی در ایران و فراماسون بود. آرسوایی و خیانت مالی و سیاسی ملکمخان در جریان فراماسونی به اوج خود رسید. در این زمان با وجود این همه دلایل، عده ای سطحی نگر و فریب شعارهای او را خورده بودند، اما حاج ملا علی کنی ماهیت واقعی او را شناخته و در نامه ای به فریب شعارهای او را خورده بودند، اما حاج ملا علی کنی ماهیت واقعی او را مطرح کرد. "

ناصرالدینشاه قاجار در جریان سفر سوم خود در ۱۳۰۶ ق به فرنگ، امتیاز انحصاری دخانیات، توتون و تنباکو را در داخل و خارج به یک شرکت انگلیسی واگذار کرد. البته این امتیازنامه در ۱۳۰۸ ق / ۱۸۹۰ م به امضا رسید. این امتیاز از آنجا که منافع هزاران کشاورز، کارگر و بازرگان ایرانی و اقتصاد ایران را به بیگانه واگذار میکرد، از زیانبارترین امتیازات بود. همچنین نقش روحانیون نیز کاملاً نادیده گرفته شده بود. اما دیری نگذشت که علمای شیعه و تجار متحداً به مخالفت با آن قیام کردند. علما از آن حیث که این امتیازنامه را وسیلهای برای تسلط اجنبی بر شئون یک کشور اسلامی ارزیابی میکردند و مقاصد دینی و حفظ هویت دینی جامعه را در مخاطره میدیدند و تجار نیز منافع اقتصادی خود را با خطر بزرگی مواجه میدیدند، به مخالفت برخاستند. سرازیر شدن انگلیسیها به ایران و مغایرت اعمال و رفتار و اقدامات آنها با فرهنگ و معتقدات مذهبی مردم، به مخالفان فعالیت کمپانی مغایرت اعمال و رفتار و اقدامات آنها با فرهنگ و معتقدات مذهبی مردم، به مخالفان فعالیت کمپانی رفزی افزود و به تدریح جریانی عظیم به رهبری روحانیت شکل گرفت. \*

در این حرکت احیاگرانهٔ علمای شیعه، نهاد دینی به فرصتی تاریخی دست یافت تا ثابت کند که توان بسیج عمومی مردم برای غلبه بر استبداد داخلی و استعمار خارجی را دارد و در عمل نیز با فتوای تاریخی تحریم تنباکو به دست میرزای شیرازی، به هر دو هدف رسید و دولت در مقابل مردم عقبنشینی و الغای امتیازنامه را اعلام کرد. بنا به روایت رسانهٔ دخانیه (ملا محمدعلی هیدجی)، حکم

۱. سبستانهٔ اصیل، زندگی و اندیشه ی میرزا ملکم خان ناظم الدوله، تهران، نشر نی، ۱۳۷۲، ص ۸۳-۸۳. ۲. مهمد مددپور، سیر تفکر معاصر؛ تجدد و دینزدایی در اندیشه های میرزا ملکم خان ناظم الدوله، تهران، تربیت، ۱۳۷۲، ص ۲۷-۲۳.

۴. حسين آباديان، پيشين، ص ۸۰-۷۱.

میرزای شیرازی در همان نیمروز اول تا به صدهزار نسخه رسید و مایهٔ شگفتی ایرانیان و اعجاب خارجیان شد. هیدجی میافزاید: «حتی بانوان و نوکران ناصرالدینشاه از کشیدن توتون و تنباکو امتناع کردند، به طوری که هیچ کس را یارای آن نبود که در خیابان به حال معامله یا مصرف تنباکو دیده شود. شایع بود که حتی مسیحیان و یهودیان [هم] تحریم شرعی را رعایت می کردند». ۱

نکتهٔ مهمی که وجود دارد این است که تفکر حاکم بر نهضت که جانمایهٔ تحرک مردم و علما را تشکیل میداد، مشروطساختن مشروعیت نسبی حکام به حفظ تمامیت ارضی و حراست از باورها و اعتقادات دینی مردم بود. این، اساس اندیشهٔ سیاسی شیعه را تشکیل میداد؛ اندیشهای که قدرت سلاطین را نامشروع تلقی میکرد و بقای آن را صرفاً برای حفظ نظم میطلبید. نکتهٔ دیگر این بود که مذهب شیعه در این دوره به عنصری مهم در وفاق اجتماعی و همبستگی فکری مردم تبدیل شده بود. در این خیزش قطعاً ثابت شد که پادشاه قاجار دیگر قادر به اعمال حکومت مطلقه نیست و بههیچوجه الوهیتی در قدرت برای شاه مترتب نیست. نکتهٔ آخر اینکه نقش سیاسی مرجعیت در بسیج توده در آزمونی مهم اثبات شد و از آن پس مراجع ایرانی مقیم نجف تا پس از مشروطه نیز با اطمینان بیشتر به ایفای نقش اساسی در رهبری سیاسی مردم پرداختند. بدین ترتیب، نهضت تنباکو پیش درآمدی بر نهضت مشروطیت بود که حدود پانزده سال بعد بهوقوع پیوست. <sup>۲</sup>

در عصر ناصری، شاهد حرکت بیدارگرانهٔ دیگری نیز هستیم که سید جمال الدین اسدآبادی صورت داد، سید جمال پس از فراگیری بخشی از علوم اسلامی در ایران، راهی نجف شد. هنزینهٔ تحصیل و زندگی وی را شیخ مرتضی انصاری برعهده داشت. سید جمال چهار سال در نجف تحصیل کرد. " سید جمال تمام امیدش برای بیدار کردن جامعهٔ ایران و دیگر جوامع اسلامی از طریق حوزههای علمیه و روحانیون بود. به همین دلیل در سفرش به شهری یا کشوری مورد استقبال روحانیون قرار میگرفت و با آنها به مباحثهٔ روشنگرانه میپرداخت.۴

مهم ترین اندیشهٔ بیدارگرانهٔ وی، اندیشهٔ اتحاد اسلامی بود. او تردیدی نداشت که نیرومندترین رابطه میان مسلمانان، رابطه و پیوند دینی است. <sup>۵</sup> از مهم ترین کارهای وی هویت بخشیدن به جوامع

<sup>1.</sup> محمدعلی هیدجی، رسالهٔ دخانیه، به کوشش علی اکبر ولایتی، تهران، مرکز چاپ و انتشارات وزارت امود ۲ . حسین آبادیان، پیشین، ص ۱۹۲–۱۸۹. خارجه، ۱۳۸۱، ص ۵۳-۵۲.

۳. سید عباس رضوی، «سید جمال الدین فرزند حوزه»، سید جمال جمال حوزه ها، به کوشش نویسندگان مجلهٔ حوزه، قم، دفتر تبليغات اسلامي حوزة علمية قم، ١٣٧٥، ص ٢٢٩-٢٢٥.

۴. همان، ص ۲۴۰-۲۳۵.

۵. غلام حسین زرگری نژاد، ه کاوشی در اندیشه های سیاسی سید جمال الدین اسد آبادی، اندیشه ها و میارزات رمجموعه مقالات)، به کوشش غلام حسین زرگرینژاد و رضا رئیس طوسی، تهران، موسسهٔ حسینیهٔ ارشاد، ۱۳۷۹، م. ۳۸

اسلامی و مسلمانان بود. شعار وی «بازگشت به اسلام» و «بازگشت به قرآن» یا «احیای سنت سلف صالح» به قصد ایجاد هویت نوین برای مسلمانان بود. محور وحدت را قرآن میدانست. در عروة الوثقی نوشت: «من أرزو دارم كه سلطان همهٔ مسلمانان قرآن باشد و مركز وحدت آن ايمان». ا

سید جمال، در کنار اندیشهٔ اتحاد همهٔ مسلمین، به اوضاع ایران و لزوم بیدارگری در ایران نیز توجه ویژهای داشت، نامهٔ او به میرزای شیرازی، نطقهای او علیه بیدینی فرمانروایان قاجار و خطرات استیلای اقتصادی بیگانگان، در بیداری اسلامی نقش فراوانی داشته است. ۲ سید جمال در برانگیختن روح اعتراض در سالهای منتهی به مشروطیت سهم بسیاری داشت. او آشکارا از صدراعظم و شاه ایران خواست که اصلاح، آزادی، عدالت و قانون را مد نظر قرار دهند که موجب تبعید وی از ایران شد. او با بسیاری از آزادیخواهان نیز مکاتبه و ارتباط داشت و آنها را به قیام بـرضد استبداد تشویق میکرد.۳

مظفرالدینشاه قاجار هنگامی به سلطنت رسید (۱۳۱۳ ق) که روابط روحانیون با نهاد سلطنت پس از صدور فتوای تحریم تنباکو، در ظاهر رو به بهبودی بود. امّا اقدام حکومت مبنی بر گماردن نوز بلژیکی به ریاست ادارهٔ کل گمرکات ایران و رفتار تبعیض آمیز وی بین بازرگانان ایرانی و خارجی و امتیاز دادن وی به بازرگانان مسیحی، موجبات اعتراض تجار و علما را برانگیخت. در تهران، مجتهد تفرشی، آیتالله میرزا ابوالقاسم طباطبایی و دیگران تصمیم؛ برکناری امینالسلطان به عنوان عامل استیلای خارجیان بر امور مسلمانان کردند. به تدریج شیخ فضل الله نوری نیز به صف مخالفان پیوست. عده ای از روحانیون ایرانی مقیم نجف ازجمله آخوند ملا محمدکاظم خراسانی نیز با ارسال نامههایی اعتراض خود را مطرح کردند. ۴ سرانجام، در جمادی الثانی ۱۲۲۱ ق به ارتداد میرزا على اصغرخان اتابک (امين السلطان) رأى دادند. <sup>٥</sup> شاه، در نهايت، مجبور به برکنارى امين السلطان و انتصاب عینالدوله به جای وی شد.

به تدریج مخالفت روحانیون با شخص مظفرالدینشاه نیز آغاز شد، علت مخالفت، استقراض از کشورهای خارجی، سفر پرهزینه به فرنگستان، افزایش نفوذ خارجی، رکود و تعطیلی صنایع و مواردی از این قبیل بود. <sup>۱</sup> اما گسترش موج بیدارگری نهاد دینی فراتر از این حرفها بود و در این زمان، به رشد

۲. همان، ص ۲ - ۳.

۳. مقصود فراستخواه، «سید جمالالدین اسدآبادی و نواندیشی دینی»، تاریخ و فسرهنگ مسعاصر، سال پسنجم، شعاره ۳ و ۳ (پاییز و زمستان ۱۳۷۵)، ص ۲۱۲ و ۲۰۱.

۵، هاشم محیط مافی، مقدمات مشروطیت، به کوشش مجید تفرشی و جوادجان فدا، تهران، علمی، ۱۳۹۳، ص ۷۳.

۲ . عبدالله مستوفی، شرح زندگانی من یا تاریخ اجتماعی و اداری دوره قاجار، ج۲، تهران،زوار،۱۳۷۱، ص ۹۳-۹۰

و بلوغ چشمگیری رسیده بود.

یکی از ابزارهای بیدارگرانه و آگاهی بخش در جریان نهضت مشروطه خواهی، نگارش و انتشار رساله هایی در موافقت یا مخالفت با مشروطیت بوده است. این رساله ها به کوشش روحانیون و علمای مکتب اصولی تهیه شده و هدف آن روشنگری مردم به ابعاد مشروطیت و تبیین انطباق یا تباین آن با احکام اسلامی است. ۱

یکی از چالشهای مهم نهضت بیداری اسلامی و نهاد دینی در این عصر، برخورد با موج غربگرایی در نظر و عمل بود. ارتباطهای فزایندهٔ ایرانیان از راههای گوناگون، ازجمله تجارت، سیاحت، اعزام دانشجو به جهان غرب و ورود مؤسسات تمدنی جدید و الزامات مدنیت غربی، که البته در بسیاری موارد صرفاً پوستهٔ ظاهری مدنیت غربی بود، شرایط دشواری را برای تداوم احیای تفکر دینی پدید آورد. تناقضهای موجود در آرا و افکار علما نیز بر دامنهٔ مشکلات افزود.

در عصر استبداد محمدعلی شاهی، علمای مقیم نجف که به دور از فشارها و اختناق سیاسی ایران بودند، راحت تر از علمای فعال در ایران، نهضت مشروطیت و آزادیخواهی را ادامه دادند. آنها محمدعلی شاه و روسهای حامی او را دشمن اسلام و مسلمین معرفی کردند و به لزوم ازمیان بردن دولت مستبد و خروج سربازان کافر روسی از ایران تأکید ورزیدند. ۲ روحانیون ثلاثهٔ نجف (تهرانی، خراسانی، مازندرانی) طی نامهای به دولت عثمانی، که از اندیشهٔ اتحاد اسلام حمایت میکرد، برای براندازی محمدعلی شاه و اخراج روسها از ایران استمداد کردند. البته باید در نظر گرفت که این اسمتداد خلیفه سنی بنا به مقتضیات زمان و تنگنا های موجود بوده است. در داخل ایران نیز، تحرکات و اظهاراتی برضد محمدعلی شاه و حضور نیروهای روسی ابراز شد. روحانیون مقیم نجف به همراه مقلدان خود درصدد حرکت به سوی ایران برای جهاد بودند که پیروزی مشروطه خواهان و ورود نیروهایی از اصفهان و گیلان به تهران و فرار محمدعلی شاه و پناهندگی وی به سفارت روسیه، آنها را ازدامهٔ حرکت بازداشت. ۳

حرکت دیگر علما در این سالها، در واکنش به بحران ناشی از اولتیماتوم روسیه به ایـران در سالهای ۱۳۲۹ و ۱۳۳۰ ق است. مجلس دوم شورای ملی برای اصلاح امـور اقـتصادی، اسـتخدام مورگان شوستر و چهار مستشار دیگر امریکایی را تصویب کرد و آنها به ایران آمـده، ادارهٔ مـالیه را

۱. برای آگاهی بیشتر در این زمینه نک: غلام حسین زرگری نژاد، رسائل مشروطیت (۱۸ رساله و لایحه دربارهٔ مشروطیت)، تهران، کویر، ۱۳۷۳ حسین آبادیان، میائی نظری حکومت مشروطه و مشروحه، تهران، نشر نی، ۱۳۷۴، پخش خمیمه، ص ۲۴۳. ۱۳۲.
 ۲. عبدالهادی حائری، پیشین، ص ۱۰۹.

۳. هم*ان*، ص ۱۱۷ - ۱۱۰

مهدست گرفتند. روسیه و انگلیس به مخالفت جدی با آن برخاستند، روسها ابتدا شفاهی و سیس در ۷ ذي الحجة ١٣٢٩ كتبي به دولت ايران براي اخراج شوستر اولتيماتوم دادند و به دنبال آن بهسرعت بخشهایی از شمال ایران را به تصرف درآوردند. در تبریز، ثقةالاسلام تبریزی را اعدام و در مشهد، حرم امام رضا علي را به توپ بستند و به توقيف مردم دست زدند. رئيس مجلس طي تلكرافي به آخوند خراسانی در نجف و دیگر علما از آنها خواست تا به «تکلیف اسلامیت اقدام فرمایند». در واکنش به این درخواست، علمای نجف به اقداماتی در دفاع از استقلال ایران پرداختند. آنها با تعطیل کلاسهای درس و طرح مسئلهٔ جهاد، مردم را به تجمع در کاظمین جهت عزیمت به ایران فراخواندند. با رؤسای عشایر نیز در این زمینه مذاکراتی به عمل آوردند که با قوای مسلح خود در جهاد علیه روسها شرکت كنند و آنها نيز پذيرفتند. اما درگذشت آخوند خراساني در شب قبل از حركت، برنامهٔ حركت را به تعويق انداخت. پس از مدتی این جریان با ریاست و رهبری آیتالله عبدالله مازندرانی ادامه یافت. «هیئت منتخبهای» متشکل از سیزده تن از آیات و حجج اسلام تشکیل شد و «ریاست معنویهٔ هیئت منتخبه» بهعهدهٔ آقا میرزا مهدی آیتاللهزادهٔ خراسانی (فرزند آخوند خراسانی) گذاشته شد. فتواهای متعدد جهادیه صادر شد و مراجع ملت ایران را به اتحاد برای مقابله با دشمن تشویق کردند و تلگرافهای متعددی نیز به مقامات رسمی ایران ارسال کردند. علما تهاجم اجانب را محو اسلامیت و استقلال ایران میدانستند. در این حرکت، نهاد دینی آیات و مراجعی، نظیر میرزا محمدتقی شیرازی، سید اسماعیل صدر و شیخالشریعهٔ اصفهانی نیز که چندان با مشروطه همنوایی نداشتند، به جمع علمای مجتمع در کاظمین پیوستند. اما دولت ایران، به علت عواقب این امر، با حرکت آنها به سوی ایران مخالفت کرد و از هیئت منتخبه خواست که مردم را به شهرهای خود برگرداند و از تصمیم جهاد منصرف شود. آنها نیز پس از سه ماه توقف در کاظمین به نجف و کربلا مراجعت کردند و این نهضت بدون اقدام و نتیجهٔ عملی به پایان رسید؛ ۱ اما نشان داد که مرجعیّت شیعه به قدرت سیاسی نیرومندی تبدیل شده و توان بسیج تودهها را در حداقل زمان دارد. این امر ناشی از رشد آگاهی شیعیان و نفوذ و رسوخ حرکتها و اقدامهای بیدارگرانه و احیاگرانه در میان آنها بوده است.

در عصر حکومت احمدشاه قاجار، جامعهٔ ایران دچار حکومتی ضعیف و ناامنی فزاینده بـود. در فضای ناامن و نامساعد حرکتهای اصلاحی و بیدارگرانه دچار رکود شد و این امر بسـیار مـهم، کـه می توانست در سالهای آینده از شکلگیری حکومت دیکتاتوری به رهبری رضاخان جلوگیری کند،

۱ حسن نظام الدین زاده، هجوم روس و اقدامات رؤسای دین برای حفظ ایران، به کوشش نصرالله مسالحی، تهران، شیرازه، ۱۳۷۷، ص ۲۳-۳.

نهضت جنگل، به رهبری میرزا کوچکخان جنگلی، در شرایطی شکل گرفت که جایجای سرزمین ایران مستعد قیامهای آزادیبخش برای خاتمهدادن به حضور بیگانگان و پایاندادن به اوضاع هرچومرج زدهٔ داخل مرزها بود. میرزا کوچکخان پس از ایجاد ارتباط با تشکیلات اتحاد اسلام در تهران و بحث و مناظره با آنها، با این هدف که «هر دولتی که نتواند مملکت خود را از سلطه و اقتدار دشمنان خارجی نجات دهد وظیفهٔ ملت است که برای استخلاص وطنش قیام کند»، مصمم به سازمان دهی نهضتی برای دستیابی به آن هدف شد. قیام وی در جنگلهای شمال ایران شکل گرفت و از شوال ۱۳۳۳ تا ربیعالثانی ۱۳۴۰ ق بهطول انجامید. او فعالیت سیاسیاش را در کنار نیروهای مذهبی روحانی آغاز کرد و در وقایع انقلاب مشروطه و پس از آن با قوای مستبدین جنگید، در جریان جنگ جهانی اول به گیلان رفت و تشکیلاتی مخفی به «نام هیئت اتحاد اسلام» را پایهریزی و به تدریج مجاهدین را به سوی خود جلب کرد. پس از چندین سال مبارزه و واردآمدن ضرباتی بر پیکر آن، ازجمله در واقعهٔ کودتای سرخ و سرانجام با اقدام مشترک دولت وثوق الدوله، انگلیس و شوروی، نهضت جنگل محکوم به شکست شد. ۲

از حرکتهای دیگر که در سالهای منتهی به تأسیس حکومت پهلوی، صبغهٔ اسلامی داشت، قیام شیخ محمد خیابانی در شهر تبریز بود. این قیام در واکنش به انعقاد قرارداد ۱۹۱۹ م دولت وثوق الدوله با انگلیس بود. البته قیامهای دیگری نیز در نقاط مختلف شکل گرفتند که به جنبشهای ضد قرارداد معروف شدند که به موجب این قرارداد، ادارهٔ امور نظامی، امور مالی، ارتباطات و ادارهٔ تشکیلات

۱. علیرضا ملایی توانی، مشروطه و جمهوری؛ ریشه های نابسامانی نظم دموکراتیک در ایران، تهران، گستره، ۱۳۸۱، می ۱۷۵-۱۹۲۱

۲. تهضت جنگل به روایت اسناد وزارت امور خارجه، به کوشش رقیه سادات عظیمی، تهران، دفتر مطالعات سیاسی و بین المللی، ۱۳۷۷، ص ۱۸-۱۸ (مقدمه).

۳. داریوش رحمانیان، چالش جمهوری و سلطنت در ایران؛ زوال قاجار و روی کارآمدن رضاشاه، تهران،

دیگری را در اختیار خود میگرفتند. شیخ محمد خیابانی از روحانیون مبارز واصولگرای اواخر دورهٔ قاجاریه و از آزادیخواهان و مجاهدین دورهٔ نهضت مشروطیت بود که در تمام مراحل نهضت با نیروهای طرفدار استبداد مبارزه کرده بود که در اعتراض به انعقاد قرارداد ذکر شده و انتصاب عین الدوله به حکومت آذربایجان و پارهای عوامل دیگر، حرکتی را علیه حکومت مرکزی سازمان دهی کرد و کنترل آذربایجان را به دست گرفت. او دشمن سرسخت بیگانگان و مخالف هرگونه مداخلهٔ اجنبی در امور داخلی ایران بود. او همچون میرزا کوچکخان درصدد این بود که از آذربایجان شروع کند و سراسر ایران را از استیلای استبداد و استعمار رهایی بخشد. در اثر اعتراضهای فزاینده، وثوق الدوله استعفا داد، ولی جنبش خیابانی نیز به دست دولت بعدی سرکوب شد و با کشتهشدن خیابانی به پایان رسید. ۲

مهم این است که حرکت خیابانی و جنگلیها را نمی توان از منظر بیداری اسلامی بررسی کرد؛ چون دیدگاههای اسلامی آنها با دیدگاه علمای اصولگرا، که مهم ترین ویژگی آن آمیختگی دین و سیاست است، تفاوت داشت و در آن قیامها به جدایی دین از سیاست تأکید شده بود. اما در مخالفت با استیلای کفار و بیگانگان در امور و سرنوشت مسلمین، نظرها و دیدگاههای مشابهی داشتند و این موضوع در حرکتهای ضد استبدادی و ضد استعماری بعدی نیز محرکی مؤثر بوده است.

از صحنههای دیگری که علمای شیعه دست به واکنش زدند و در قبال آن موضع گرفتند و نظرهایی ارائه کردند، طرح جمهوری خواهی رضاخان بود، این طرح در ۱۳۰۳ش هنگامی مطرح شد که حاکمیت سلسلهٔ قاجار کاملاً از اعتبار افتاده بود و در همسایگی ایران، در کشور ترکیه نظام جمهوری اعلام شده بود. طرح این موضوع و به خصوص متأثر بودن آن از ترکیه، دل نگرانی روحانیت را برانگیخت؛ زیرا اعلام جمهوریت را با برنامههای ضداسلامی آتاترک در ارتباط میدانستند."

یکی از مخالفان جمهوریت، آیتالله سیدحسن مدرس، نمایندهٔ مجلس شورای ملی، بود. او مدرس با جمهوری واقعی مخالف نبود و این مطلب را بارها در جواب معترضان و منتقدان گفته بود، او میگفت این جمهوری که میخواهند بر ما تحمیل کنند مبتنی بر ارادهٔ ملت نیست، بلکه انگلیسیها

نشر مرکز، ۱۳۷۹، ص ۴۲.

۱. على اصغر شميم، ايران در دورة سلطنت قاجار، تهران، علمی، چ ۲، ۱۳۷۰، ص ۳۰۳-۲۵۹۹ محمدجواد شيخالاسلامی، سيمای احمدشاه قاجار، چ ۲، تهران، نشر گفتار، ۱۳۷۲، ص ۱۰۸-۹۰.

۲ . علی اصغر شمیم، پیشین، ص ۲۰۳.

۳. سلسلهٔ پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج، ترجمهٔ عباس مخبر، تهران، طرح نو، چ سوم، ۱۳۷۵، ص ۲۲- ۱۲۱ علیرضا ملایی توانی، پیشین، ص ۳۳۵.

۴. علی دوانی، «استادان آیتالله شهید سید حسن مدرس»؛ مدرس، تاریخ و سیاست (مجموعه مقالات)، تهران، موسسهٔ پژوهش و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۵، ص ۴۵-۴۳.

میخواهند ما را به پذیرش آن وادارند و رژیم صددرصد وابسته و تحتالحمایه را بر ایران استوار سازند و اگر نامزد جمهوریخواهی فرد آزادیخواه و ملی بود، حتماً با او همراهی مینمودم. ۱ حقیقت این است که جریان جمهوریخواهی رضاخان، بههیچوجه، ماهیتی مردمسالارانه نداشت، بلکه تلاش طیفی از نخبگان فکری و سیاسی برای جابهجایی مسالمتآمیز قدرت در چهارچوب قوانین و نهادهای مستقر با هدف تشکیل حکومتی مقتدر و متمرکز بود. گذشت زمان نیز دروغ بودن ادعای جمهوری خواهی را ثابت کرد. ۲ مدرس در برانگیختن علما برای مخالفت با جمهوری خواهی رضاخانی نیز نقش داشته است. او در این مقطع از تاریخ معاصر ایران، در مقام مجتهدی سیاسی ـ ملی ایفای نقش میکرد. روحانیون نیز با تشکیل گردهماییها در قم به مخالفت برخاستند. سرانجام کار به جایی رسید که خود رضاخان دست به دامن روحانیت شد تا سروصدا و اعتراضات ناشی از جمهوری خواهی را بخوابانند. در دورهٔ قبل از سلطنت، رضاخان درصدد بود اقدامات خود را به کمک روحانیون عصر، بهویژه علمای مقیم نجف پیش ببرد. خود او نیز گرایشهای ظاهری طرفداری از دین نشان میداد. ۳ بدین ترتیب، جنبش جمهوری خواهی در پی مخالفت آشکار نیروهای مذهبی و نیز پافشاری نمایندگان جناح اقلیت مجلس به رهبری مدرس به شکست انجامید. <sup>۴</sup> مدرس به نـحوهٔ انتخابات مجلس پنجم نیز اعتراض کرد و با مرتبط کردن تقلب در انتخابات، به واهی بودن جمهوری خواهی رضاخان به افشاگری پرداخت، مدرس با استقامت و مبارزهٔ کمنظیر، چراغ جنبش بیداری اسلامی را در این دورهٔ اختناق فزاینده روشن نگهداشت.

دورهٔ پهلوی اول (۱۳۲۰–۱۳۰۴ش) را می توان دورهٔ خصومت شدید علیه فرهنگ اسلامی و نهادهای دینی دانست. یکی از عواملی که به شکلگیری و تثبیت دیکتا توری دورهٔ رضاشاهی منجر شد، سرخوردگی روحانیون از مشروطه خواهی و آثار گمراه کنندهٔ شرکت مداوم و آشکار رضاشاه در مراسم مذهبی قبل از تحکیم موقعیت خود بود. درواقع دوگانگی و نفاق وی در این زمینه مؤثر بوده است. به با این همه، نهضت بیدارگری به رغم دشواری راه، همچنان حرکتی رو به جلو داشت.

یکی از رخدادها و تحولات مهم نهاد دینی در دورهٔ پهلوی، تأسیس حوزهٔ علمیهٔ قم به کوشش آیتالله شیخ عبدالکریم حائری است. او در نهضت مشروطه خواهی خود را بی میل به آن نشان داد و از موضع گیری سیاسی دور نگهداشت، عمده ترین نتیجهٔ تأسیس حوزهٔ علمیهٔ قم، انتقال مرکزیت

١. حسين مكى، تاريخ بيست ساله ايران، ج ٢، تهران، علمى، ١٣٧٣، ص ٢٩٥.

۲. علیرضا ملایی توانی، پیشین، ص ۳۵۸-۳۵۸. ۳. عبدالهادی حائری، پیشین، ص ۱۹۳-۱۸۷.

۴ طیرضا ملایی توانی، مجلس شورای ملی و تحکیم دیکتاتوری رضاشاه، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، تهران، ۱۲۸، ص ۱۲۹، ۱۱۹.

۵. *سلسله پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج*، پیشین، ص ۲۷۹-۲۷۸.

مرجعیت شیعه از عتبات عالیه و حوزهٔ علمیهٔ نجف اشرف به این حوزه بود که تأثیرات فراوانی بر جامعه و مردم ایران برجای نهاد. دیری نگذشت که این حوزه در مبارزه با افکار کمونیستی و اقدامات ضددینی رضاشاه معروفیت پیدا کرد و خلاً موجود در پاسخگویی به پرسشها و نیازهای جامعه در امور دینی و شرعی را پر کرد. از نظر سیاسی نیز، مسائل مشروطیت و دور بودن علما از مرکز تحولات انقلاب نیاز به ایجاد چنین مرکزی را مؤکد میگرداند. ۲ احتیاط سیاسی آیتالله حائری در شکلگیری و تثبیت موقعیت حوزهٔ علمیهٔ قم مؤثر بود و از گرفتارشدن آن به افراط کاری یا تفریط قبل از استحکام پایههایش، جلوگیری کرد.

آیتالله حائری شکل سومی از مبارزهٔ نهاد دینی را، که پیریزی حرکت فرهنگی حوزوی و اصیل شیعی در برابر امواج فزاینده و مخرب غربگرایی بود، پدیدآورد. اگر علمای پیش از وی در بُعد سیاسی و انقلابی با دو ضلع استعمار و استبداد درگیر بودند، آیتالله حائری به ضلع سوم، یعنی لائیسیسم در حال پیشروی توجه کرد و آن را جبههٔ اصلی مقابل دین برشمرد و بهمقابله با آن پرداخت. البته تقویت فرهنگ دینی از سوی آیتالله حائری، در آینده بیشتر ثمرات خود را بروز داد و آن پیروزی نهایی و تفوق اندیشهٔ دینی بر سکولاریسم بود."

یکی از علمای روشنبین و مبارز عصر رضاشاه، آیتالله محمدتقی بافقی بود. او در مراسم نوروزی ۲۹ اسفند ۱۳۰۶، که زنان درباری (بی حجاب) وارد حرم حضرت معصومه این در قم شدند، به مخالفت برخاست و به همین علت دستگیر و مدتی بعد تبعید شد. این اعتراضات در جامعه و مطبوعات انعکاس پیدا کرد و جریان مبارزهٔ روحانیون با سیاستهای دین ستیزانه را فعال و زنده نگهداشت.

واکنش مهم دیگر علیه سیاستهای مذهبی دینستیزانهٔ رضاشاه در ۱۳۰۶ش به رهبری آیتالله نورالله اصفهانی شکل گرفت. آقا نورالله در ۱۳۰۶ش جمعیتی به نام «اتحاد اسلامی اصفهان» از پیوند روحانیون، اصناف، کسبه و متدینین ایجاد کرد و هدف آن مقابله با سیاستهای فرهنگی، مذهبی و اقتصادی حکومت پهاوی بود. قیام ۱۳۰۶ش درظاهر علیه قانون نظام وظیفه، که طلاب را نیز به

۱. حبید بعبیرت مش، حکما و رژیم رخباشاه، تهران، مؤسسهٔ نهاب و نشر عروب، ۱۳۷۹، ص ۲۳۹-۲۳۵.

۲. حاج شیخ هیدالکریم حاثری (مؤسس حوزهٔ علمیهٔ قم)، به کوشش عبادالدین فیاضی، تهران، مرکز اساد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۸، ص ۲۹-۱۹۲ تاریخ شفاهی انقلاب اسلامی (تاریخ حوزهٔ هلمیهٔ قم)، ج ۱، به کوشش غلامرضا کرباسیمی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۰، س ۲۹۵۷.

۳. موسی نجفی و موسی فتیه حقانی، پیشین، ص ۲۷ ۴.۴٪ ۴

۴. دانشنامهٔ جهان اسلام، ج ۱، ۱۳۷۵ ذیل آبافقی، آبت الله محمدتقی، (حامد الگار).

۵. حمید بصیرتمنش، پیشین، ص ۲۹۴.

خدمت نظام وظیفه ملزم می کرد، بود، اما عملاً علیه سیاستهای فرهنگی رضاشاه عمل می کرد. در ادامهٔ این قیام، علما و طلاب اصفهان در ۲۱ شهریور ۱۳۰۶ به قم مهاجرت کردند که تا ۴ دی ۱۳۰۶ (۱۰۵ روز) بهطول انجامید. آیتالله حائری از مهاجرین استقبال کرد و امکانات رفاهی و زمینهٔ انعکاس دیدگاههای آنها را فراهم کرد. دربار ابتدا این مهاجرت را جدی نگرفت، ولی پس از آنکه تیمورتاش، وزیر دربار، به دیدار مهاجرین رفت و با آنها به گفتوگو پرداخت، نمایندگان علمای مشهد، همدان، کاشان، شیراز و برخی نقاط دیگر نیز به مهاجرین اصفهانی پیوستند. از سراسر کشور، تلگرافهایی نیز به شاه در حمایت از علما ارسال شد. با علمای مقیم نجف نیز تماسهایی برقرار شد. کار به جایی رسید که حکومت به فکر به توپ بستن قم افتاد. ۱ دولت به خواسته های مهاجرین تن درداد (۳۰ آذر ۱۳۰۶)، ولى علما موافقت با آن را به صدور لايحهاى از طرف دولت و تصويب مجلس موكول كردند. درنهايت مخبرالسلطنه، رئيس الورزا، و تيمور تاش با ايجاد تفرقه در ميان مهاجرین و بدون عمل به تعهدات و وعدهها، به این قیام پایان دادند. در این میان، درگذشت ناگهانی و نابه هنگام آیتالله نورالله اصفهانی در قم، نیز در این پایان بینتیجه، بی تأثیر نبوده است. <sup>۲</sup> گرچه در ظاهر امر، پایان کار بینتیجه مینمود، ولی اجتماع روحانیون و طلاب از شهرهای مختلف و تبادل اطلاعات و افکار آنها و پخش خبرهای این اعتراض موجب امیدواری نیروهای مذهبی برای تداوم مبارزه در سالهای آینده شد. درواقع این نوع حرکتها نوعی تدارک صبورانه بـرای انـجام کـارهای بزرگ تر در آینده بود.

در فاصلهٔ بین سالهای ۱۳۰۷ و ۱۳۲۰ش عرصه بر نیروهای مذهبی و عملکرد نهاد دینی بیش از پیش تنگ تر شد. در این مدت، آیتالله مدرس بر اثر ادامهٔ مخالفت با حکومت رضاشاه به شهر خواف تبعید و سرانجام به شهادت رسید."

از رویدادهای مهم دیگر عصر حکومت رضاشاه، قیام مسجد گوهرشاد است که در تیر ۱۳۱۴ اتفاق افتاد و یکی از علمای مشهد به نام آیتالله حسین قمی در اعتراض به ترویج کلاههای سبک اروپایی به تهران آمد تا شکایتش را به رضاشاه تسلیم کند، اما دستگیر و زندانی شد. در واکنش به دستگیری وی، تجمعات اعتراض آمیزی در مسجد گوهرشاد مشهد اتفاق افتاد که با کشتار مردم به دست نظامیان سرکوب شد. این بزرگ ترین قتل عام حکومت پهلوی تا ۱۵ خرداد ۱۳۴۲ است، شیخ محمدتقی بهلول، واعظ معروف، به افغانستان گریخت و آیتالله قمی نیز به عراق تبعید شد،

۱. مرجعتیت در عرصهٔ اجتماع و سیاست، به کوشش محمدحسین منظر را لاجداد، تهران، شیرازه، ۱۳۷۹، ص ۳۲۵ می ۳۲۰ ۲۰ میلید.
 ۲. حاج شیخ عبدالکریم حائری، پیشین، ص ۸۷-۸۸.
 ۳. حمید بصیرت منش، پیشین، ص ۳۳۳ ۳۳۵.

عدهای دیگر از علما و نیروهای مذهبی دستگیر و زندانی یا تبعید شدند. در مجموع، رویکرد غیردینی حکومت رضاشاه در ادارهٔ جامعهٔ ایران، موجب ایجاد شکاف بین حکومت و مردم و ایجاد برخوردهای خشن یا زیرزمینی شدن فعالیت نیروهای مذهبی و پیدایش وضعیت انفجار آمیز در جامعه شد. در نتیجه، سیاستهای اسلام زدایی، ضد خود را در جامعه پرورش داد و زمینه را برای تحولات دههٔ ۳۰ فراهم آورد.

با شکست دیکتاتوری رضاشاه و خروج وی در ۲۵ شهریور ۱۳۲۰ از ایران، به یکباره زنجیرهای استبداد ازهم گسست و نیروهای مذهبی و احیاگران تفکر دینی نیز، همچون دیگر نیروها، خود را از قیود حکومت رضاشاه آزاد یافتند. در این فضای نسبتاً آمادهٔ سیاسی، نیروهای مذهبی تلاش خود را برای ازمیان بردن فضای ضد دینی و تحمیلشده بر جامعه و احیای اندیشهٔ دینی و بیداری اسلامی شروع کردند. در این میان، حوزهٔ علمیهٔ قم با وارد کردن اولین نسل دانشآموختگان نواندیش خود برای هدایت مذهبی جامعه، حیات نوینی را آغاز کرد. محورهای مبارزه و فعالیت نیروهای مذهبی در اوایل دههٔ ۳۰ عبارت بودند از: مبارزه با افکار احمد کسروی، مبارزه برای حجاب زنان، مبارزه با کمونیسم و مبارزه با بهائیت. در مورد هر کدام از موارد ذکرشده، تبلیغات فراوان و کتب متعددی تألیف و منتشر شد؛ رسائل مختلفي نيز نوشته شد كه مشخص ترين أنها رسائل حجابيه وكتاب كشف الااسراد امام خمینی بود که در واقع ردیهای بر رسالهٔ اسراد هزاد ساله نوشتهٔ حکیمزاده و آثار احمد کسروی بود. این کتاب طرح اجمالی ولایت فقیه نیز بود. از سال ۱۳۲۷ ش مسئلهٔ فلسطین نیز وارد حوزهٔ بیداری اسلامی در ایران شد. برای رسیدن به هدفهای مذکور در چهار محور مبارزه با بیدینی، تشکیلها، انجمنها، گروهها و احزاب سیاسی ـ مذهبی نیز به وجود آمدند. "در کنار فعالیتهای یادشده، دو محور سنتى فعاليت روحانيون مكتب اجتهادى، يعنى مبارزه عليه استبداد و استعمار نيز دنبال شد. روحانیون تبعیدی بار دیگر به صحنه بازگشتند، که ازجملهٔ آنها آیتالله حسین قمی و سید ابوالقاسم كاشاني بودند. برنامههاي آموزش ديني و مذهبي نيز اصلاح شد و وضعيت اداره موقوفات نيز تغيير کرد. ۴ از پدیدههای جریان احیای تفکر دینی در دههٔ ۳۰ ظهور امام خمینی و ورود او به صحنهٔ سیاسی ـ مذهبی است. ایشان در ۱۳۲۳ ش نخستین بیانیهٔ مکتوب سیاسی خود را تحریر کرد و در

۱. سلسله پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج، ص ۲۸۹-۲۸۵.

۲. دانشتامهٔ جهان اسلام، ح ۵، ۱۳۷۹، ذیل «پهلری، سلسله، عصر پهلری اول»، (پروین قدسی زاد) ص ۷-۸۴۳.

۳. رسول جعفریان، *چریانها و سازمانهای مدهبی ـ سیاسی ایران (سالهای ۱۳۵۷–۱۳۲۰)، تـه*ران، *سوسسهٔ* فرهنگی دانش و اندیشهٔ معاصر، چ سوم، ۱۳۸۰، ص ۲۲ـ۱۸.

۴. روح الله حسینیان، بیست سال تکاپوی اسلام شیعی در ایسران ۱۳۲۰-۱۳۲۰، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱، ص ۹۸-۹۵.

آن، یادآور شد که «انبیاء در حالی که کاملاً مجذوب تأمل دربارهٔ خداوند بودهاند، برای تغییر شرایط اجتماعی و سیاسی انسانها قیام کردهاند. برعکس مسلمانان امروزی فقط به خاطر منافع دنیوی قیام کردند؛ و نتیجهٔ آن هم، حاکمیت بیگانگان و عوامل آنها، مانند رضاشاه... بود». ۱

در دهههای ۳۰ و ۴۰ ش، دورکن دیگر به ارکان فعالیت جنبش بیداری اسلامی افزوده شد و آن دو مطبوعات دینی و شاخه یا گرایش دین باور جنبش دانشجویی بود. البته مطبوعات دینی در دهههای گذشته نیز سابقهٔ فعالیت داشت، ولی در این دودهه از نظر کمّی و کیفی گسترش چشمگیری یافت. ویژگی جدید فعالان مذهبی مطبوعات این بود که علاوه بر روحانیون، تحصیل کردههای دانشگاههای داخل و خارج نیز به نویسندگی مذهبی روی آوردند و در شناساندن اسلام به نسل جوان کوشیدند. بخشی از مقالات مطبوعات مذهبی، سعی در تطبیق علم و دین یا اثبات مسائل دینی با استفاده از دانش جدید داشتند. از نشریات مذهبی این دوره می توان به خرد، سالنامه و هفته نامهٔ نور دانش، آیین اسلام، پرچم اسلام، دنیای اسلام، وظیفه، مسلمین، محقق، تعلیمات اسلامی، ستارهٔ دانش، آیین اسلام، پرچم اسلام، دنیای اسلام، وظیفه، مسلمین، محقق، تعلیمات اسلامی، ستارهٔ اسلام، ندای حق، حیات مسلمین و تاریخ اسلام اشاره کرد. ۲

یکی از بارزترین صحنههای پیروزی جنبش بیداری اسلامی، در نهضت ملیشدن صنعت نفت به به نمایش گذاشته شد. این نهضت مهم ترین حرکت ضداستعماری دهه ۳۰ ش به شمار می رود. در جریان ملی شدن صنعت نفت، دو گرایش فکری ملی گرایی و مذهبی به هم رسیدند و از اقدامات متحدانهٔ خود در دفاع از حقوق مردم نتیجهٔ درخشانی گرفتند. رهبر ملی، محمد مصدق و رهبر بلامنازع مذهبی، آیتالله سید ابوالقاسم کاشانی بود. آیتالله کاشانی سالها با سلطهٔ استعماری انگلیس در عراق و ایران مبارزه کرده بود و در این برهه از زمان با تکیه بر قاعدهٔ «نفی سبیل» به نفی سلطهٔ انگلیس بر ایران، به ویژه صنعت نفت پرداخت، با توجه به پایگاه توده ای ایشان و مذهبی بودن جامعهٔ ایران، وی توانست همچون پلی ارتباطی، مردم مذهبی را به اندیشه های جبههٔ ملی پیوند جامعهٔ ایران، وی توانست همچون پلی ارتباطی، مردم مذهبی را به اندیشه های جبههٔ ملی پیوند دهد. اعلامیه ها، سخنرانیها و فتوائیه های آیتالله کاشانی به مبارزهٔ مردم مشروعیت دینی داد و براهین عقلی و شرعی لزوم ملی شدن را تبیین کرد. در این زمینه، با روحانیون و دیگر نیروهای مذهبی در تهران و شهرستانها نیز تماس گرفت و آنها را به حضور در صحنهٔ مبارزه فراخواند. و با مصاحبه های متعدد خارجی نیز استدلالها و دیدگاهها خود و مردم را به گوش جهانیان رسانید. \*

۱ . سلسلهٔ پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج، ص ۳ ، ۳ . ۳ ، ۳.

۲. رسول جعفریان، پیشین، ص ۹۱ ۷۳-۷۳.

۳. فریدون اکبرزاده، *تقش رهبری در تهضت مشروطه*، ملی نفت و انقلاب اسلامی، تهران، مرکز اسناد انـقلاب اسلامی، ۱۳۸۱، ص ۰۱-۰۹

۴. حسین گلبیدی، آیت الله کاشانی و نفت، تهران، اسلامی، ۱۳۸۰، ص ۲۲۰ ـ ۳۵.

آیتالله کاشانی، برای عملیکردن دیدگاههای خود در جریان نهضت ملیشدن نفت، از تشکیلات مجمع مسلمانان مجاهد و جمعیت قداییان اسلام نیز بهره می برد. هستهٔ اولیهٔ مجمع، جمعیت قداکاران اسلام بود که در ۱۳۲۲ش تأسیس شده بود، البته هستهٔ اولیهٔ جمعیت قداییان اسلام نیز به آن تشکل می رسد. مجمع دیدگاههای خود را از طریق روزنامهٔ «مهر میهن» منتشر می کرد. افداییان اسلام در تحولات دههٔ ۱۳۲۰ش حضور فعالی داشتند. مبارزه با افکار کسروی و همفکرانش فعالیت اصلی آنها بود. آنها در کنار تبلیغات و فعالیت فرهنگی به مبارزهٔ قهرآمیز نیز معتقد بودند. آنها بر آن بودند که مسلمانان نباید از کشتن و کشته شدن دشمنانشان هراسی در دل راه دهند. دشمنی که به حقایق اسلام گردن ننهد و قصد تجاوز به مسلمین را داشته باشد، باید نابود شود. آنها در راستای تحقق اهداف خود احمد کسروی، عبدالحسین هژیر و حاجی علی رزمآرا را ترور کردند. قـتل رزمآرا تقش مؤثری در تسریع روند ملی شدن صنعت نفت و تصویب لایحهٔ آن در مجلس شورای ملی و سنا داشت." درواقع، قتل رزمآرا آخرین گام پیروزی در نهضت ملی شدن نفت بود.

صحنهٔ دیگری که روحانیت مبارز شیعه در مقابل استبداد و استعمار پیروز شد، قیام سیام تیر ۱۳۲۱ بود. در قاصلهٔ ۲۵ تا ۳۰ تیر ۱۳۳۱ که مصدق استعفا داد و محمدرضا پهلوی بلافاصله احمد قوام را بهجای وی به نخستوزیری منصوب کرد، بی درنگ آیتالله کاشانی بار دیگر وارد صحنه شد. سخنرانیها، مصاحبههای مطبوعاتی و اعلامیههای وی چنان تأثیری گذاشت که یک اعتراض سراسری علیه دولت قوام شکل گرفت. پاسخ مردم به ندای مرجعیت سیاسی بیانگر رشد مطلوب بیداری اسلامی و همه گیرشدن آن در ایران بود. او در واکنش به اعلامیهٔ تهدیدآمیز احمد قوام، طی اعلامیهای گفت: «اعلامیهٔ ایشان در نخستین روز زمامداری بهخوبی نشان می دهد که چگونه بیگانگان درصددند که به وسیلهٔ ایشان، تیشه به ریشهٔ دین و آزادی و استقلال مملکت زده و بار دیگر زنجیر اسارت را به گردن ملت مسلمان بیندازند. توطئهٔ تفکیک دین از سیاست، که قرون متمادی، سرلوحهٔ برنامهٔ انگلیسیها بوده و از همین راه ملت مسلمان را از دخالت در سرنوشت و امور دینی و دنیوی باز می داشته است. احمد قوام باید دنیوی باز دی در سرزمینی که مردم رنجیدهٔ آن، پس از سالها رنج و تعب، شانه از زیر بار دیکتاتوری بیرون بداند که در سرزمینی که مردم رنجیدهٔ آن، پس از سالها رنج و تعب، شانه از زیر بار دیکتاتوری بیرون کشیدهاند، نباید رسماً اختناق افکار عقاید را اعلام و مردم را به اعدام دسته جمعی تهدید نماید. من صریحاً میگویم که بر عموم برادران مسلمان لازم است که در راه این جهاد اکبر، کمر همت محکم صریحاً میگویم که بر عموم برادران مسلمان لازم است که در راه این جهاد اکبر، کمر همت محکم

١. روحاله حسينيان، پيشين، ص ١٦-٦٣.

۲. داود امینی، جمعیت فدائیان اسلام و نقش آن در تحولات سیاسی را جتماعی ایران، تهران، مرکز استناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱، ص ۱۱۸–۱۱۲، ۳. همان، ص ۲۱۳–۲۱۲.

بسته و برای آخرین مرتبه به صاحبان سیاست استعمار ثابت کنند که تلاش آنها در به دست آوردن قدرت و سیطره گذشته محال است». در ۲۹ تیر ۱۳۳۱ نیز طی پیامی به دربار گفت: «به عرض اعلیحضرت برسانید، اگر در بازگشت دولت دکتر مصدق، تا فردا اقدام نفرمایند، دهانهٔ تیز انقلاب را با جلوداری شخص خودم متوجه دربار خواهم کرد». در مصاحبههای خود نیز اعلام کرد: «اگر پای یک کارشناس انگلیسی به مؤسسات نفتی آبادان برسد، من دستور خواهم داد که تمام تأسیسات نفتی و پالایشگاهها را آتش بزنند و نابود کنند.... اگر کار سخت شود خودم حاضرم کفن بپوشم». آسرانجام بر اثر اتحاد نیروهای مذهبی با نیروهای ملیگرا، و با بسیج تودههای مردم، احمد قوام برکنار و مصدق به جای وی انتخاب شد. قیام سی تیر درواقع اوج قدرت و نیرومندی مرجعیت شیعه و نهاد دینی در مسائل سیاسی بود.

از دیگر اقدامات بیدارگرانه در قالب احیای تفکر دینی، تلاش آیتالله بروجردی برای خروج روحانیت شیعه از انزوای مذهبی در جهان اسلام بود. او ابتدا هیئتهایی از مبلغان جوان و اندیشمند مذهبی حوزهٔ علمیهٔ قم را برای رسیدگی به امور شیعیان و مسلمانان به کشورهای مختلف روانه کرد و در اروپا، امریکا، افریقا و آسیا مراکز اسلامی ویژهٔ شیعیان تأسیس کرد. مهم ترین اقدام وی در این زمینه، اعزام علامه شیخ محمد تقی قمی به قاهره و همزمانی حضور وی در آن سرزمین با سفارت قاسم غنی بود. بنا به حکایت اسناد وزارت امور خارجه، این دو با مساعی مشترک توانستند ارتباطات گسترده ای با علمای اهل سنت ایجاد کنند و به تبیین و تشریح مبانی اهل شریعت بپردازند. این اقدام در نهایت به تأسیس نهاد دارالتقریب مذاهب اسلامی انجامید."

چنان که قبلاً نیز اشاره شد، یکی از ارکان جدید جنبش بیداری اسلامی، پیدایش و تثبیت جنبش دانشجویی، به ویژه طیف مذهبی و اسلام گرای آن، بود. در دانشگاهها که کانون برخورد افکار مخنك بود، تفکر دفاع از اسلام و هویت دینی به تدریج رشد کرد. هدف این حرکت، پیراستن اسلام از باورهای غلط و معرفی اسلام به عنوان دینی سازگار با علم، عدالت اجتماعی، برابری و آزادی بود که در ضمن با جهل، خللم و نابرابری و استبداد و استعمار در تعارض است. بخش عمدهای از شکلگیری این جنبش، در نتیجهٔ فعالیتهای متفکران روحانی و استادان و آموزگاران اسلام گرا و دین باور، مانند آیتالله طالقانی، استاد محمد تقی شریعتی، حسینعلی راشد، محمد تقی فلسفی، دکتر محمود شهابی، دکتر عطاءالله شهاب پور، مهدی بازرگان، یدالله سحابی و دیگران بود که در دهههای آینده به تعداد دکتر عطاءالله شهاب پور، مهدی بازرگان، یدالله سحابی و دیگران بود که در دهههای آینده به تعداد آنها افزوده شد، گروهی از دانشجویان نیز با ایجاد تشکلی به نام «انجمن اسلامی دانشجویان» حرکت

۱. حسین گلبیدی، پیشین، ص ۲۷۲-۲۷۷. ۲. روحالهٔ حسینیان، پیشین، همان، ص ۱۷٦.

۳. همان، س ۳۹۱\_۳۹۰.

یادشده را تقویت کردند وگسترش دادند. این انجمن در ۱۳۲۰ تأسیس شد و در دودههٔ آینده به تکامل رسید. ۱ از کانونهای ترویج بیداری اسلامی، بهویژه در دههٔ ۴۰ ش، مساجد بودند که در هر کدام از آنها، یکی از مبارزان مذهبی برنامههای سخنرانی و تفسیر قرآن برگزار میکردند. در این میان نقش مسجد هدایت در تهران و فرد اول آن، یعنی آیتالله طالقانی، برجسته بـوده است. هـدف آیتالله طالقانی ترویج اسلام راستین در بین جوانان و روشنفکران و جلوگیری از افتادن آنها به دامن کمونیسم یا تفکرات غربگرایانه بود. در دههٔ ۴۰ش، بهویژه پس از کودتای امریکایی ـ انگلیسی ۲۸ مـرداد ۱۳۳۲ و استقرار مجدد دیکتاتوری سلطنتی و مبارزهٔ دوباره با مظاهر دینداری و اقدامات فزایندهٔ ستیز با دین، که نوعی خلاً مذهبی و فکری ایجاد کرد، آیتالله طالقانی مبانی ترقی مذهبی را مطرح کرد. سخنرانیها و جلسات تفسیر قرآن وی، که در آن مبارزان پیشرو مذهبی ـ سیاسی و طلاب و دانشجویان شرکت میکردند، ۲ در تداوم حیات جنبش بیداری نقش بسزایی داشته است. به تدریج مسجد هدایت به یکی از کانونهای مهم پیوند نسل جوان، بهویژه دانشجویان و تحصیل کردگان بـا معارف دینی شد. چنان که در سالها و دهههای آینده، بسیاری از شرکت کنندگان در جلسات مسجد هدایت، جزو چهرههای فعال سیاسی یا فرهنگی شدند و عدهای از شاگردان مسجد هدایت نیز در راه مبارزه برای احیای دین و حفظ آن به شهادت رسیدند. از چهرههای مشهور می توان به آیتالله مرتضى مطهرى، محمدعلى رجايى، مهدى بازرگان، جلالالدين فارسى، محمدجواد باهنر اشاره كرد. از مسجد هدایت به دلیل نقشی که در نشر معارف دینی ایفا کرد، به عنوان «دالان دانشگاه» نام برده شده که در آن در کنار جلسات مذهبی، مسائل روز دنیا با ارزشهای اسلامی به صورت تطبیقی بررسی میشد.۳

در دههٔ ۴۰ش، حکومت پهلوی نیز مجدداً سیاست ضددینی عصر رضاشاه را در سطحی گسترده تر آغاز کرد و به تخطئهٔ باورهای ملی و ارزشهای اسلامی و جابه جا نمودن فرهنگ غربی با آداب و رسوم ایرانی و سنن اسلامی پرداخت، در این میان، تأسیس ساواک در ۱۳۳۵ش، در حمایت از آن سیاست تأثیر فراوانی داشته است.

دهدهای ۵۰ و ۶۰ش به لحاظ سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و رشد فزایندهٔ بیداری اسلامی و احیای تفکر دینی، جایگاه خاصی در تاریخ معاصر ایران دارد. در این دو دهه، جریانی اصیل، در شکل و محتوای حقیقی آن در عرصهٔ تفکر نوین دینی پدید آمد که رهبر واقعی و بلامنازع آن امام

۱. علی رضا کریمیان، جنبش دانشجویی در ایران، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱، ص ۱۲۰-۱۱۵۰
 ۲. بهرام افزاسیایی و سعید دهقان، طالقانی و انقلاب، ج ۲، تهران، نیلوفز، چ دوم، ۱۳۹۰، ص ۱۲-۵۹.

خمینی بود. ایشان هم در حوزهٔ مبانی نظری و هم در قلمرو عملی با احیاگران پیشین تفاوت اساسی داشت. همچنین در این دوره، دیگر جریانهای فکری معتقد به اسلام سیاسی و استقرار حکومت دینی، آن جریان اصیل و ریشه دار را تقویت کردند.

در واپسین سال دههٔ ۴۰ ش تحت تأثیر شرایط بین المللی، از شدت اختناق سیاسی جامعهٔ ایران کاسته و فضای باز سیاسی نیم بند و آزادی کنترل شده ای ایجاد شد. تحول بین المللی ناشی از پیروزی حزب دمکرات به رهبری جان اف کندی و تأکید وی به ایجاد فضای باز سیاسی و اصلاحات سیاسی و اجتماعی در کشورهای تحت نفوذ امریکا ایجاد شده بود. هدف این سیاست مهار بحرانهای سیاسی و اجتماعی در این کشورها و ایجاد مانعی در برابر توسعهٔ کمونیسم بود. ۱ اجرای اصلاحات ارضی و دیگر اصول انقلاب سفید در ایران نیز در جهت تأمین خواست دموکراتهای دولت کندی در ایران بود که رژیم پهلوی بهناچار به آن تن داده بود. مخالفت نیروهای مذهبی به رهبری امام خمینی با اقدامات بهظاهر اصلاحگرایانه و در عمل غربی کردن ایران با حمایت مادی و معنوی تمام عیار امریکا سرآغاز دورهٔ سوم تاریخ روشنفکری ایران شد که روشنفکری دینی و موج بیداری اسلامی جریان مسلط و غالب آن بود. در این موج، تغییری جدی در فضای روشنفکری ایران پدید آمد که از آن به «توبهٔ وشنفکری» تعبیر شده است. ۲

در آغازین روزهای ۱۳۴۰ش رخداد دیگری که بهنوعی بر بیداری اسلامی تأثیر گذاشت، درگذشت آیتالله بروجردی بود. وی پانزده سال بلامنازع مرجعیت شیعه را دراختیار داشت، لذا خلأ بزرگی در این زمینه پدید آمد. در این زمان مجتهدانی در ایران و نجف بودند که صاحب رساله، یا در معرض مرجعیت قرار داشتند که امام خمینی و آیات گلپایگانی، مرعشی نجفی،شریعتمداری، حکیم، خویی، شاهرودی، شیرازی و یثربی ازجملهٔ آنها بودند. هیئت حاکمه نیز درصدد انتقال مرکز مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. مرجعیت به نجف بود، لذا پیام تسلیت درگذشت آیتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. می به نجف بود به ایتالله بروجردی را به آیتالله حکیم فرستاد. می به نجف بود به نبیال به آیتالله بروجردی را به آیتالله بروجردی را به آیتالله بروجردی به نبید نبید نبیان به نبیان به نبیان به نبیان به نبیاند به نبیان به

پس از درگذشت آیتالله بروجردی عدهای از روحانیون اصولگرای نواندیش و برخی روشنفکران دینباور غیرروحانی با تشکیل جلساتی موضوع مرجعیت را بـررسی و مـطالبی را بـهصورت مـقاله

۱ عباس خلجی، اصلاحات امریکایی و قیام پانزده خسرداد، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱، ص ۴۵-۳۵.

۲، نک: محمدعلی زکریایی، د*رآمدی بر جامعه شناسی روشنفکری دینی*، تهران، آذریون، چ سوم، ۱۳۷۸. ۳. *دو حاله حسنیان، سه سال ستید می حصرت*، قریمه (۱۳۳۳، دوسور سرد سرد در ایران، آذریون، چ سوم، ۱۳۷۸،

۴. روحالله حسینیان، سه سال ستیز مرجعیت شیعه (۱۳۲۳-۱۳۲۱)، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۲۸۲، ص ۱۲۹.

۴. محمد حسن رجبی، زندگینامهٔ سیاسی امام خمینی، ج ۱، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ج دوم، ۱۳۷۸، ص ۲۲۱-۲۷۵.

گردآوردند که در کتابی با نام بحثی دربارهٔ مرجعیت و روحانیت، در ۱۳۴۱ش منتشر شد. ا مباحث مطرحشده بیانگر نوگرایی دینی و اندیشههای اصلاحی در حوزهٔ دین بود، از قبیل خرافه زدایی از دامن دین اسلام، لزوم آشنایی رهبری شیعه با علوم تخصصی روز، فراهم ساختن اساس اقتصادی مستقل برای پشتیبانی از فعالیتهای مذهبی و رهانیدن آن از چاپلوسی در مقابل دولت و عوام و پیشنهاد مرجعیت دسته جمعی موسوم به «شورای فتوا». ا

در موج جدید بیداری اسلامی، امام خمینی و روحانیون همفکر وی، کوشیدند که سیاست را بر محور مرجعیّت بازگردانند، طیف مذهبی جنبش دانشجویی نیز به تحقق این هدف کمک میکرد. برای تبیین این اندیشه، می توان از اصطلاحات «معنویتگرایی در سیاست» و «بازگشت به خویشتن انسان مسلمان ایرانی» استفاده کرد. آمام خمینی، برای تحقق این هدف، به تقویت حوزهٔ علمیه پرداخت. \*

تصویب لایحهٔ انجمنهای ایالتی و ولایتی در ۱۶ مهر ۱۳۴۱ در هیئت دولت، که بر اساس آن قید اسلام از شرایط انتخابشوندگان و انتخابکنندگان حذف شد و به جای سوگند به قرآن، سوگند به کتاب آسمانی جانشین شد، بحران عظیمی را درپی آورد که خود نیز زمینه ساز بحرانها و تحولات دیگری در آینده شد. امام خمینی از این پس، رسماً فعالیتهای خود را با فراخوانی و تشکیل جلسات مشورتی میان علمای قم آغاز کرد. آنکتهٔ تازه در رهبری امام خمینی این بود که انتقادهایی که تاکنون متوجه دولت بود، از این پس متوجه محمدرضا پهلوی شد. مقاومتهای حکومت پهلوی در برابر اندیشههای احیاگرانه، موجب شد که اصلاحگری به اندیشهٔ انقلابی تبدیل شود. ۸

امام خمینی مخالفت خود با لایحهٔ مذکور را با وارد کردن ایرادهای شرعی به آن آغاز کرد و خواستار لغو آن شد. طی تلگرافهایی در اعتراض به شاه و علم (نخستوزیر) عواقب وخیم تخطی و تخلف از قرآن و احکام اسلام را یادآور شد. ۹ با تلاش امام خمینی، مخالفت و مبارزهٔ همه گیرشد.

۱. بحثى دربارهٔ مرجعيت و روحانيت (مجموعه مقالات)، تهران، شركت سهامي انتشار، ۹۳۶۹.

۲. آ. مراد، حامد الگار، برک و دیگران، تهضت بید*ارگری در جهان ا*سلام، ترجمهٔ محمدمهدی جعفری، تهران، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۹۲، ص ۱۳۱-۱۳۳،

۳. محمدتنی فزلسنلی، «امام خمینی، گفتمان احیاء و چالش با گفتمانهای خالب»، ایدئولوژی، رهبری و قرایتد انقلاب اسلامی (مجموحهٔ مقالات)، ح ۲، تهران، موسسهٔ چاپ و نشر عروح، ۱۳۸۷، س ۲۵۲.

۴. رسول جعفریان، پیشین، ص ۱۳۹، ه. ماس خلجی، پیشین، ص ۱۳۳،

٦. روحالك حسينيان، پيشين، ص ١٢٧-١٧٠، ٧٠ رسول جمغريان، پيشين، ص ١٣٧.

۸. محمدعلی زکریایی، پیشین، ص ۱۱۰۳-۱۰

۹. صبحیقهٔ تور، به گوشش سازمان مدارک فرهنگی انقلاب اسسلامی، تهران، سیازمان جباب و انتشادات وزادت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ج ۱، ج ۲، ۱۳۷۰، ص ۳۷-۳۳،

مقلدان و شاگردان امام، به طرق مختلف اخبار و اطلاعات و پیامهای امام را به سراسر کشور انتقال <sub>داد</sub> و بدین ترتیب بهمنزلهٔ پلی بین حوزهٔ علمیهٔ قم، افکار امام خمینی و شهرهای خود عمل کردند. ۱

مرحلهٔ اول نهضت بیداری اسلامی با عقبنشینی رژیم پهلوی و لغو لایحهٔ انجمنهای ایالتی ولایتی در ۱۰ آذر ۱۳۴۱ با موفقیت به پایان رسید. مرحلهٔ بعدی، مخالفت مراجع و علما با همه پرسی اصول ششگانهٔ انقلاب سفید بود که در ششم بهمن ۱۳۴۱ انجام شد و به دنبال صدور اعلامیها، تجمعات اعتراض آمیز و سخنرانی و نشستهای مشور تی صورت گرفت که سبب شد افراد کمتری در همه پرسی شرکت کنند. ۲ رخداد مهم در این زمینه واقعهٔ دوم فرور دین ۱۳۴۲ بود که حکومت پهلوی به سرکوب روحانیون در مدرسهٔ فیضیهٔ قم و مدرسهٔ طالبیهٔ تبریز دست زد که طی آن عدهای کشته و مجروح شدند. نکتهٔ جالب اینکه رژیم پهلوی برای فریب افکار عمومی، آن را نزاع بین روحانیون مخالف اصلاحات ارضی و دهقانان موافق آن، که به قصد زیارت به قم آمده بودند، اعلام کرد. این مخالف اصلاحات ارضی و دهقانان موافق آن، که به قصد زیارت به قم آمده بودند، اعلام کرد. این سراسر کشور پدید آمد و حتی واکنشهایی در حوزههای علمیهٔ نجف و کربلا ایجاد شد و سیل تلگرافها و اعلامیهها روانهٔ ایران گردید. ۳ شدیداللحن ترین اعلامیه را نیز امام خمینی صادر کرد که به اعلامیهٔ و اعلامیهها روانهٔ ایران گردید. ۳ شدیداللحن ترین اعلامیه را نیز امام خمینی صادر کرد که به اعلامیهٔ «شاه دوستی، یعنی غار تگری» معروف شد. ۳

مرحلهٔ دیگری از نهضت، که به دلیل اهمیت و تأثیرگذاری آن در تحولات نهضت اسلامی در آینده، مقطعی از تاریخ معاصر شد، قیام ۱۵ خرداد ۱۳۴۲ است. در محرم این سال، روحانیون مبارز به انتقاد از اعمال سرکوبگرانهٔ رژیم پهلوی پرداختند و در نهایت، محافل عزاداری به کانونهای مبارزه و فعالیت سیاسی تبدیل شدند. در این فعالیتها، سه قشر قدرتمند و تأثیرگذار بازاری، دانشگاهی و روحانی اتحاد خود را بهنمایش گذاشتند. نقطهٔ اوج این جریان، سخنرانی امام خمینی در عصر روز عاشورا در مدرسهٔ فیضیهٔ قم بود که اعلام کرد: «هدف نهضت، مبارزه با شاه و اسرائیل و حفظ اسلام از خطر ناشی از آن است». در بخش دیگری خطاب به محمدرضا پهلوی گفت: «من نمیخواهم تو [در سرنوشت] مثل پدر بشی، اینها میخواهند تو را یهودی معرفی کنند که من بگویم کافری، تا از ایران بیرونت کنند و به تکلیف تو برسند». ۵

قیام پانزده خرداد درواقع نوعی نمایش گرایش جدی تر روحانیون به فعالیتهای سیاسی و <sup>تلاش</sup>

۱. رحیم روحبخش، «چندشهری بودن جنبشهای معاصر ایران؛ بردسی قیام ۱۵ خردادی، گفت وگو، ش ۲۹ (پاییز ۱۳۷۹)، ص ۲۷-۳۳.

۳. عباس علی عمید زنجانی، انقلاب اسلامی ایران (علل، مسائل و نظام سیاسی)، تهران، دفتر نشر معادف، ۱۳۸۱، ص ۱۳۲-۱۴۱، ۳۰ صحیفهٔ نور، ج ۱، پیشین، ص ۷۳۵۷۵.

۵. هم*ان، س ۹۳*\_۹۱.

برای تحقق اسلام سیاسی بود. بازاریان نیز با چرخش از ایدئولوژی ملیگرایانهٔ دهههای قبل، به سوی ایدئولوژی اسلام سیاسی با هدایت مراجع و روحانیون روی آوردند که این رویکرد نوین از ویژگیهای بیداری اسلامی دههٔ ۵۰ است. نکتهٔ قابل تأمل دیگر، سرعت بالای پیامرسانی و اطلاع رسانی در گسترهٔ جغرافیایی ایران و شرکت قشرهای مختلف مردم در آن بود. این قیام نشان داد که بیداری اسلامی به جریان قدر تمندی تبدیل شده است.

در فاصلهٔ درگذشت آیتالله بروجردی تا قیام ۱۵ خرداد، امواج فرعی دیگری بیداری اسلامی را تقویت کردند که جانمایهٔ فعالیتهای آنها نیز مذهبی و اسلامی بود و با درهم آمیختن مذهب و ملیگرایی جناح غیرروحانی، روشنفکری دینی و نهضت احیاگری دینی را شکل دادند. البته سابقهٔ این جریان به دهههای پیش بازمیگردد. نهضت آزادی ایران یکی از تشکّلهای سیاسی ـ مذهبی بود که در اواخر اردیبهشت ۱۳۴۰، به کوشش مهدی بازرگان، یدالله سحابی، آیتالله طالقانی و چند ملیگرای دیگر معتقد به اصول مذهبی تأسیس شد. بازرگان هدف از تشکیل نهضت را «حفظ اصالت نهضت ملی در چارچوب وحدت با جنبش نوین اسلامی» اعلام کرده است. ۲ عضویت افرادی چون جلال الدین فارسی و محمدعلی رجایی و دوستی و ارتباط افرادی، چون آیتالله بهشتی و آیتالله مطهری و محمدجواد باهنر با رهبران آن نهضت، بیانگر توجه آنها به دین اسلام است. در مرامنامهٔ نهضت آزادی ایران نیز در کنار تأکید به احیای حقوق اساسی ملت ایران به «ترویج اصول اخلاقی، اجتماعی و سیاسی براساس مبادی دین مبین اسلام» اشاره شده است."

واکنش رژیم پهلوی به فعالیتهای آن نهضت، دستگیری و محاکمهٔ رهبران و سران آن بود.جلسات محاکمه به صحنههای سیاسی تبدیل شد و طلاب علوم دینی، فعالان سیاسی و دانشجویان، در جلسات شرکت و با آیتالله طالقانی و دیگران دیدار و گفتوگو کردند. <sup>۴</sup> از نظر ماهیت نیز، این جلسات در عمل به محاکمهٔ دولت کودتا و افشاگری در مورد عملکرد رژیم پهلوی تبدیل شد که در مجموع به روند بیداری اسلامی شتاب بخشید. <sup>۵</sup>

از ویژگیهای بیداری اسلامی به رهبری امام خمینی در این سالها، می توان به تقویت اندیشهٔ پیوند دین و سیاست، سازشناپذیری با رژیم پهلوی، تثبیت اجتهاد سیاسی در حوزههای علمیه و تلفیق نظر و عمل در مبارزه با استبداد و استعمار اشاره کرد که از همه مهم تر، استکبار دورهٔ جدید

١. رحيم روح بخش، پيشين، ص ١٩٨٦٩.

۲. شصت سال خدمت و مقاومت (خاطرات مهندس مهدی بازرگان)، ج ۱، به کوشش غلام رضا نجاتی، تهران، موسسهٔ خدمات فرهنگی رسا، ۱۳۷۵، ص ۳۷۴.

۳. *استاد نهضت آزادی ایران*، ج ۱، تهران، نهضت آزادی ایران، ۱۳۹۱، ص ۹۴.

۴. عباسعلی عمید زنجانی، پیشین، ص ۱۵۰. ۵. محمدحسن رجبی، پیشین، ص ۳۴۱-۳۳۹.

جهان را هدف قرار داد. از دیگر احیاگران این سالها، می توان به محمود طالقانی و مرتضی مطهری اشاره کرد که بیشتر به فعالیتهای فکری پرداختند. ۱

طیف مذهبی جنبش دانشجویی نیز در این سالها در جریان بیداری سهم قابل توجهی داشت. آنها با روحانیون اندیشمند و مبارز، همچون علامه طباطبایی، آیات مطهری و طالقانی در تماس بودند. دانشجویان در قالب انجمن اسلامی دانشجویان با پشتوانهٔ دو دهه فعالیت، بر محور موضوعات فرهنگی به دفاع از دین اسلام در برابر افکار مارکسیستی و ایدههای غربگرایانه می پرداختند و به همبستگی ملل مسلمان تأکید داشتند؛ با آغاز نهضت اسلامی با امام خمینی نیز ارتباط برقرار کردند. امام خمینی به عنوان مرجع تقلید سیاسی، خلاً رهبری برجستهٔ مذهبی جنبش دانشجویی را برطرف کرد. ۲

بهدنبال تبعید امامخمینی به ترکیه و سپس به نجف اشرف، که بر اثر فعالیتهای سیاسی فزایندهٔ ایشان و مشخصاً در اعتراض به تصویب لایحهٔ کاپیتولاسیون صورت گرفت، استبداد و اختناق سیاسی افزایش یافت و فعالیتهای سیاسی زیرزمینی شد. ترور حسنعلی منصور، نخست وزیر وقت، نیز به تشدید اختناق کمک کرد. لذا در این سالها، مبارزه بیشتر به روشهای قهرآمیز و مبارزهٔ عقیدتی سوق داده شد. فعالیت هیئتهای مؤتلفهٔ اسلامی، حزب ملل اسلامی و سازمان مجاهدین خلق در چهارچوب نگرش جدید شکل گرفت. در این میان، حزب ملل اسلامی در تأثیر از فضای فکری حاکم بر جهان اسلام و با پیروی از روشنفکران و مصلحان دینی، درصدد تشکیل حکومت میزمان مجاهدین از طریق انقلابی انترناسیونالیستی اسلامی بود. " در این میان، سازمان مجاهدین از ۱۳۴۴ تا ۱۳۵۰ش به مطالعات تئوریک و فراگیری آموزشهای نظامی مشغول شدند و در عمل، تأثیر چندانی بر روند جنبش بیداری اسلامی در دههٔ ۵۰ ش نگذاشتند. از ۱۳۵۰ تا شدند و در عمل، تأثیر چندانی بر روند جنبش بیداری اسلامی در دههٔ ۵۰ ش نگذاشتند. از ۱۳۵۰ تا زندانی، یا اعدام شدند گربی مبارزهٔ مسلحانه، بسیاری از بنیانگذاران و رهبران آن دستگیر، زندانی، یا اعدام شدند. " جنبش در ۱۳۵۴ ش نیز دچار انشعاب شده و به دوگروه اسلامی و مارکسیست تقسیم شدند که به درگیریهای خونین درون حزبی منجر شد. ه

۱. مرتضی مطهری، داحیاه فکر دینی ۱۰ ده گفتار (مجموعه مقالات)، تهران، صدرا، چ ۵، ۱۳۷۳، ص ۱۹-۱۵۱ همو، احیاه تفکر اسلامی، تهران، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۶۱، ص ۱۹-۷۱ رسول جعفریان، پیشین، ص ۱۹۲-۱۹۷، ۲، علیرضا کریمیان، پیشین، ص ۲۱۴-۲۱۷،

۳، اسماعیل حسنزاده، وتأملی در پیدایش و تکوین حزب ملل اسلامی،، مشین، س ۲، ش ۵ و ۲ (زمستان ۱۳۷۸)، ص ۲۵.۸۲.

۴. غلام *رض*ا نجانی، ت*اریخ سیاسی بیست ساله ایران*، ج ۱، تهران، موسسهٔ خدمات فرهنگی رسا، چ چه<sup>ارم،</sup> ۱۳۷۳، *ص ۲۰۹*\_۴۰۷.

<sup>·</sup> ٥. بيانية احلام مواضع ايد تولوژيك، تهران، سازمان مجاهدين خلق ايران، ١٣٥٣.

از ۱۳۵۶ش، از اختناق سیاسی کاسته شد و به تدریج زندانیان سیاسی نیز آزاد شدند. در این سالها هیئتهای مؤتلفه در قالب فعالیتهای فرهنگی و کهرنگ سیاسی، از سوی مبارزانی، چون محمدجواد باهنر، محمدعلی رجایی، هاشمی رفسنجانی، جلال الدین فارسی و دیگران احیا شد، فعالیتهای شرکت سهامی انتشار، که آثار متفکران مبارز مذهبی را منتشر می کرد، در اشاعهٔ تفکر دینی صوثر بوده است. ۲

در کنار احیاگران و مصلحان دینی، آثار و اندیشه های افرادی، چون جلال آل احمد، مهدی بازرگان و علی شریعتی نیز در امتداد تقویت بیداری اسلامی بود. آل احمد در کتابهای غرب ددگی و دد خدمت و خیانت روشنفگران به تبیین ابعاد غربزدگی و روشنفکری پرداخت. او شیعه را نیز عنصری تفکیک ناپذیر از هویت ایرانی معرفی کرد و به نقش روحانیون در مقابله با تسلط غرب تأکید کرد. تا بازرگان نیز با پشتوانهٔ فعالیتهای سیاسی گسترده، از دههٔ ۵۰ش به مبارزهٔ ایدئولوژیک در عرصهٔ قلم روی آورد. در ۱۳۴۵ش مهم ترین اثر خود، یعنی بعثت و ایدئولوژی را بهرشته تحریر کشید. تاین نوع فعالیتها در دههٔ ۶۰ش نیز تداوم پیدا کرد. فعالیتهای فکری شریعتی نیز به دلیل نفوذ و ایجاد تحرک اسلامی در قشر دانشگاهی و جوان و دور کردن آنها از تفکرات غربگرایانه و مارکسیستی دارای اهمیت است. او با طرح گفتمان بازگشت به خویشن، دنبالهٔ گفتمان غربزدگی آل احمد راگرفت. ۵

در دههٔ ۵۰ش، بهویژه نیمهٔ دوم آن، جنبش بیداری جهان اسلام و تلاشهای استقلال طلبانهٔ ملل اسلامی نیز در تحرک جریان بیداری اسلامی ایران تأثیر داشته است. در این میان، پیروزی مبارزان مسلمان الجزایری و جنبش فلسطین تأثیر بیشتری داشته است. <sup>۲</sup>

مهم ترین رخداد این دوره، آغاز بحث حکومت اسلامی در ۱۳۴۸ش، با عنوان «ولایت فقیه» از سوی امام خمینی در نجف بود، ایشان در این جلسات به اثبات و تبیین حکومت فقیهان و پیوند دین و سیاست و فراتر بودن ایدئولوژی نسبت به عبادت پرداختند، در ضمن بحثها علیه حکومت ایران و

۱. جلال الدین فارسی، زوایای تاریک، تهران، حدیث، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸.

۲. حسن یوسفی اشکوری، در تک*اپوی آزادی*، ج ۱، تهران، بنیاد فرهنگی بازرگان، ۱۳۷۹، ص ۲۳۸<sub>-۲۳۸</sub>

۳. مهرزاد بروجردی، روشنه کران آیرانی و غرب، ترجمهٔ جمشید شیرازی، تهران، نشر و پژوهش فرزان، چ سوم، ۱۳۷۸، ص ۱۲۷۸ محمد علی زکریایی، پیشین، ص ۱۹۳، ۱۸۹۰.

۴. سعید برزین، زندگیتامهٔ سیاسی مهندس مهدی بازرگان، تهران، نشر مرکز، ج دوم، ۱۳۷۴، ص ۲ • ۱-۱ • ۲.

۵. مهرزاد بروجردی، پیشین، ص ۱۹۷

۹. رسول جعفریان، پیشین، ص ۲۲۲-۱۲۲۰ فرهاد شیخ فرشی، روشنه کری دیتی و انسقلاب اسسلامی، شهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱، ص ۳۳۹-۳۳۰.

کشورهای اسلامی نیز موضع گرفتند و صاحبنظران را به مطالعه و بررسی در این زمینه فراخواندند. ۱ اندیشههای ایشان از طریق شبکهٔ پیامرسانی به ایران منتقل و باعث روشنگری و حرکت تازهای در میان مبارزان ایرانی شد.

یکی از عوامل تقویت و پخش اندیشههای امامخمینی در اروپا و امریکا، دانشجویان مسلمان ایرانی بودند که در قالب انجمنهای اسلامی فعالیت می کردند و با نجف در ارتباط بودند. دسترسی آنها به مطبوعات و رسانههای گروهی در فضای مناسب سیاسی، به آنان امکان بیشتری برای تبلیغ و فعالیت می داد. در این میان، حضور آیتالله بهشتی در رأس مرکز اسلامی هامبورگ در آلمان و ارتباط وی با دانشجویان از اهمیت بالایی برخوردار بود. دانشجویان مسلمان ایرانی در اروپا از ۱۳۴۵ش، نشریهای نیز به نام اسلام، مکتب مبارزه منتشر کردند. آدر دههٔ ه۶ش، سخنرانیهای علی شریعتی در حسینیهٔ ارشاد و ممنوع شدن تألیفات وی، گرایش بیشتری را در قشر دانشجو برای مطالعهٔ آثار وی پدید آورد. صحبتهای او که آمیزدای از جامعه شناسی، تاریخ، فلسفه و دین بود، در میان طیف مذهبی بدید آورد. صحبتهای او که آمیزدای از جامعه شناسی، تاریخ، فلسفه و دین بود، در میان طیف مذهبی جنبش دانشجویی، بیداری اسلامی را تقویت کرد. آثار و سخنرانیهای مطهری و مفتح، محمدتقی جعفری و فخرالدین حجازی نیز در دانشگاه، ضمن تقویت همگرایی و تعامل سازندهٔ حوزه و دانشگاه، بیداری اسلامی را به سلاح علم، ایمان و آگاهی روزآمد، به صورت توامان مسلح کرد.

حکومت پهلوی در ۱۳۵۱ش اقدام به تأسیس سپاه دین کرد تا فعالیتهای روحانیون مخالف را مهار کند. اما این اقدام نیز نتیجهٔ معکوس بهبار آورد و روحانیون با هدایت امام خمینی بهشدت علیه اقدام مذکور موضع گیری کردند و به تبلیغات گستردهای علیه رژیم دست زدند.

در سالهای ۱۳۵۴ و ۱۳۵۵ش به دلیل حاکمیت بیسابقهٔ اختناق سیاسی و فضای سرکوب و همچنین زندانی شدن بسیاری از مبارزان و متفکران مذهبی طراز اول، جنبش بیداری اسلامی دچار رکود مقطعی شد و بیشتر در قالب جنبش دانشجویان به حیات خود ادامه داد. دانشجویان اسلامگرا با ایجاد نمازخاندهای متعدد در دانشگاهها، ترتیب برنامههای کوهنوردی، بـرگزاری نـماز جـماعت، جلسات بحث خانگی برای مقابله با چالشهای ایدئولوژیک، مقابله با گسترش ابتذال فـرهنگی در دانشگاهها و جامعه و مواردی از این قبیل، دورهٔ رکود را به دورهٔ بعدی، که خیزش نهایی برای پیروزی

۱، حمید روحانی، تهشبت امام خمیتی ح ۲، تهران ، مرکز اساد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۳، ص ۱۹۸۵-۱۸۸،

۲، علی رضا کریسیان، پیشسین، ص ۲۷۳-۲۷۳ پاران امام به روایت اسناد ساواک (شهید آیتانهٔ دکتر سید محمد حسینی بهشتی)، تهران، مرکز بررسی اسناد تاریخی وزارت اطلاعات، ۱۳۷۸، ص ۱۲۷-۱۲۳، ۲۳-۲۷، ۲۷-۷۷، ۲۲، ۳۹-۳۳ عباس علی حمید زنجانی، پیشسین، ص ۱۷۳-۴۱ علی دوانی، تهضیت روحانیون ایران، ج ۵ و ۲ (در یک مجلد)، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۷، ص ۲۰۸-۲۰۷.

۴. شریعتی به روایت اسناد ساواک، ۳ جلد، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۸، بیشتر صفحات.

انقلاب بود، پیوند دادند. ۱

در دههٔ ۶۰ش، در کنار فعالیت جریانهای فکری و سیاسی اسلامی اصلی، گروههایی نیزفعال بودند که اندیشههای مذهبی افراطی داشتند. از این گروهها که با روحانیون نیز مرتبط بودند، می توان به هفت گروه امت واحده، توحیدی صف، فلق، فلاح، منصورین و موحدین اشاره کرد. گروههایی نیز به به به مخابی مذهبی، مستقل از روحانیت عمل می کردند که گروه فرقان و آرمان مستضعفین، ازجملهٔ آنها بودند. ۲

یکی از کانالهای مهم برای پیشبرد روند بیداری اسلامی در دهههای ۵۰ و ۶۰ش، حوزههای علمیه، مدارس علوم دینی و شبکهٔ روحانیون مبارز تبلیغی بود. مهم ترین و گسترده ترین حوزه، حوزهٔ علمیهٔ قم بود. از مؤسسات وابسته به حوزهٔ علمیهٔ قم، که در این عصر تأسیس و شروع به فعالیت كردند، مى توان به مكتب اهل بيت الملكي (تأسيس: ١٣٢٠ ش)، جامعة مدرسين حوزة علمية قم (تاسیس: ۱۳۴۲ ش)، و موسسهٔ در راه حق (تأسیس: ۱۳۴۵ ش) اشاره کرد. ۳ تأسیس دارالتیلیغ اسلامی و انتشار جزوات و نشریات آن نیز گرچه کاملاً در مسیر نهضت امامخمینی نبود و حتی گاهگاهی به مخالفت با آن نیز می پرداختند و امام خمینی نیز نحوهٔ فعالیت و برخی فعالان آن را تأیید نمی کرد، با این حال گامی به پیش بود و دارالتبلیغ توانست طی فعالیت های مستمر فرهنگی ـ مذهبی خود، طلاب جوان را با آموزههای جدید در علوم انسانی و دینی آشنا کند. مدارس علوم دینی، ازجمله مدرسهٔ حقانی (مدرسه منتظریه)، مدرسهٔ آیتالله گلپایگانی و برخی مدارس دیگر و همچنین نشرياتي ازقبيل مكتب اسلام، مكتب تشيع، بعثت، سالنامه مكتب جعفري، طلوع اسلام، نشرية مسجد اعظم قم و پیک اسلام که به کوشش روحانیون مبارز اداره و منتشر می شدند، در مجموع، در بیداری اسلامی نقش داشتند.<sup>۴</sup> حوزههای علمیهٔ شهرها نیز فعالیتهای مهمی داشتهاند. در ایـن میان، حوزهٔ علمیهٔ مشهد، به دلیل حضور روحانیون مبارز سرشناسی، چون آیات محمدهادی میلانی، حسن قمی و سید علی خامنهای و همچنین عبدالکریم هاشمینژاد وعباس واعظ طبسی، یکی از کانونهای مقاومت علیه رژیم پهلوی و از مراکز مؤثر در احیای تفکر دینی بود. <sup>۵</sup> روحانیون تبلیغی نیز

حمید روحانی، پیشین، ج ۳، ص ۲۰۰۴-۱۹۹۸ عمادالدین بالی، جنبش دانشمجویی ایسران از آغاز تسا
 انقلاب اسلامی، تهران، جامعهٔ ایرانیان، ۱۳۷۹، ص ۲۵۳ ـ ۲۴۸.

۲. رسول جعفریان، پیشین، ص ۱۷۹ ـ ۱۷۷.

۳. هم*ان، ۱۱۲۹-۱۲۲ علی رض*ا سید کباری، حوزه های علمیه شیعه در گستره جهان، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۸، ص ۴۱۳-۳۲۰،

۵. برای آگاهی بیشتر نک: علی رضا سید کباری، پیشین، ص ۲۹۹ علامرضا جلالی، مشهد در بامداد نهضت امام خمینی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۸، ص ۱۳۲۱ روحاله حسینیان، سه سال ستیز مرجعیت شیعه، ص ۱۳۹ ـ ۱۳۷.

بهویژه در ماههای محرم، صفر و رمضان در قالب سفرهای تبلیغی نهضت اسلامی را هـمراهـی میکردند و مردم را به مسائل سیاسی و مذهبی روز آشنا میکردند. ۱

از حرکتهای دیگر که به روند بیداری اسلامی کمک کرد، ترجمهٔ بیش از ۱۲ اثر از آثار سید قطب، از رهبران دینی جمعیت اخوان المسلمین مصر، و برادرش محمد قطب به زبان فارسی توسط مبارزان مسلمان است. ۲

با ایجاد فضای نسبتاً باز سیاسی از اواخر ۱۳۵۵ش به بعد، بهویژه ۱۳۵۶ش و آزادی زندانیان سیاسی، فضای مساعدی پیش روی جنبش بیداری اسلامی نهاده شد. کاهش سانسور مطبوعات نیز باعث شد که از این رسانه استفادهٔ مطلوبی شود و مخالفان سیاسی، بهویژه نیروهای مذهبی نیز فرصت را مغتنم شمرده، تا حکومت پهلوی را در سطح گستردهای مورد انتقاد قرار دهند. برای نمونه وقتی روزنامهٔ کیهان این پرسش را مطرح کرد که «ایران چه دردی دارد؟» بیش از چهلهزار نامه، در پاسخ به این پرسش دریافت کرد.<sup>۳</sup> در مجموع، نتیجهٔ سیاست تعدیل مهارشدهٔ حکومت پهلوی، موجب اتحاد مخالفان سیاسی و تزلزل بنیان حکومت پهلوی شد و بیداری اسلامی نیز از حوزهٔ نظر و عملهای انفردی و موردی فراتر رفته و گامهای اساسی خود را برای پیروزی نهایی برداشت و رژیم پهلوی را در عرصههای سیاسی، اجتماعی و فرهنگی وادار به پذیرش خواستهای خود کرد. در این میان، درگذشت سید مصطفی خمینی، فرزند ارشد امام خمینی، در اول آبان ۱۳۵۶ و مجالس ترحیم و بزرگداشتی که بدین مناسبت برگزار شد، به مجالس انتقاد از رژیم و تجلیل از امام خمینی و نهضت اسلامی تبدیل شد. ۴ شبکهٔ مبارزان در داخل و خارج از کشور، از طرق گوناگون تبلیغی و اطلاع رسانی به مرجعیت و رهبری امام خمینی و ادامهٔ مبارزه تا پیروزی نهایی تأکید کردند. ۵ نکتهٔ پایانی اینکه حرکت شروع شده در پی درگذشت سید مصطفی خمینی به صورت جریانی مهارنشدنی درآمد و اسلام سیاسی و رهبری دینی، خیز نهایی را برای تشکیل حکومت اسلامی برداشت و عاقبت در بهمن ۱۳۵۷ پس از چندین دهه تکاپو و تدارک صبورانه، حکومت اسلامی به رهبری امام خمینی تشکیل شد.

۱. رسول جعفریان، پیشین، ص ۱۵۸-۱۵۸.

۱. رسون جسریان، چیسین، علی ۱۳۷۸، مهوش غلامی، ج ۱۱ تهران، نشر کوبه، ۱۳۷۱، ص ۳۵۹.

۲۰ جیمرین، حد ب و سیره را در دو حرکت، تهران، نهضت آزادی ایران، چ ۵، ۱۳۱۳، ص ۲۴.

۵. شهیدی دیگر از روحانیت، نجف، انتشارات روحانیون خارج از کشور، بی تا، ص ۱۴۰-۱۲٦.

### يرسشما

- ۱. بیداری اسلامی در جهان عرب از آغاز تا به حال شامل چه گرایشهایی بوده است؟ ویژگیهای هر یک را به اختصار توضیح دهید.
- ۲. با استناد به اندیشه های متفکران هر گرایش، تأثیرپذیری هر یک از گرایشهای بیداری اسلامی در جهان عرب از یکدیگر چگونه بوده است؟
- ۳. نقش و تأثیر انقلاب اسلامی ایران به رهبری امام خمینی نین بر بیداری اسلامی در جهان عرب را چگونه ارزیابی میکنید.
  - ۴. علل و زمینه های شکلگیری جنبش بیداری اسلامی در دورهٔ قاجاریه را توضیح دهید.
- ۵ نقش علمای شیعهٔ ایرانی مقیم نجف و سامرا در رهبری جنبش بیداری اسلامی در ایران چه نقشی داشتهاند؟
  - ع تأسیس حوزهٔ علمیهٔ قم چه تأثیری در روند بیداری اسلامی و احیای تفکر دینی داشته است؟
    - ۷. روشنفکران دینی در تقویت جنبش بیداری اسلامی چه نقشی داشته اند؟
  - ۸ امام خمینی در تکامل نهضت بیدارگری اسلامی در دو دهه ۵۰و ۶۰ش چه نقشی داشتهاند؟
- ۹. شاخهٔ اسلامی جنبش دانشجویی و سایر تشکلهای سیاسی و مذهبی در جنبش بیداری اسلامی چه
   نقشی داشتهاند؟

### تعاليتهاي علمي

- ۱. کتاب اندیشهٔ سیاسی معاصر در جهان عرب نوشتهٔ فرهنگ رجایی (تهران، مرکز پژوهشهای علمی و مطالعات استراتژیک خاورمیانه، ۱۳۸۱) را تلخیص کنید.
- ۲. در قالب مقاله ای علل مبارزه جو شدن و گرایش بیشتر به سیاست در گرایش متأخر بیداری اسلامی
   (اصولگرایی اسلامی) را تبیین کنید.
- ۳. موضوع تأثیر جمهوری اسلامی ایران به عنوان یک الگوی موفق بر آیندهٔ بیداری اسلامی در جهان عرب را در دو جلسه به بحث بگذارید.

### الف) كنفرانس

- ۱. نقش پیروزی علمای شیعهٔ مکتب اجتهادی بر مکتب اخباریگری در شکلگیری جنبش بیداری اسلامی در ایران.
- ۲. نقش بیداری اسلامی در گسترش فعالیتهای ضداستعماری و ضداستبدادی در عصر حکومت ناصرالدین شاه قاجار.
  - ۳. جایگاه آیتالله نائینی در جنبش بیداری اسلامی.

## ۲۵۴ 🗀 قرهنگ و تمدن اسلامی

۴. نقش جنبش دانشجویی در تقویت بیداری اسلامی.

## ب) گزارش درسی

- مقایسهٔ اقدامات آیتالله عبدالکریم حائری و آیتالله سید حسین بروجردی در زمینهٔ احیای تفکر دینی.
- ۲. نقش آیتالله طالقانی و مسجد هدایت در پیوند و اتحاد روحانیون و دانشگاهیان و تأثیر آن بـر
   بیداری اسلامی.
  - ۳. نقش مدارس اسلامی در گسترش اندیشهٔ بیداری اسلامی در جامعه.

## ج) خلاصهٔ کتاب معتبر و پایه (فارسی)

- ١. حميد بصيرتمنش، علما و رژيم رضاشاه.
- ۲. بازسازی تفکر اسلامی در اندیشه امام خمینی، به کوشش علی داستانی بیرکی.
  - ٣. آيت الله مرتضى مطهرى، احياء تفكر اسلامي.

# منابع براى مطالعة بيشتر

- . دستاوردهای عظیم انقلاب شکوهمند اسلامی در گسترهٔ جهان، تهران، سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی، بیتا، دورهٔ دو جلدی، ج ۲.
- ۲. دکمجیان، هرایر، جنبشهای اسلامی معاصر، ترجمهٔ حمید احمدی، تهران، انتشارات کیهان، ۱۳۷۰.
- ۳. عنایت، حسید، سیری در اندیشهٔ سیاسی در اسلام، ترجمهٔ بهاءالدین خرمشاهی، تهران، خوارزمی، ۱۳۶۰.
  - ۴. اخوان منفرد، حميدرضا، ايد تولوژي انقلاب ايران،
  - ۵. الگار، حامد، نقش روحانیت پیشرو در جنبش مشروطیت.
- عربهشتی سرشت، محسن، نقش علما در سیاست از مشروطه تا انقراض قاجار، تهران، پژوهشکدهٔ امام خمینی تُزُنّی و انقلاب اسلامی، ۱۳۸۰.
- ۷. جعفریان، رسول، جریانها و سازمانهای مذهبی ـ سیاسی ایران (۱۳۵۷ـ ۱۳۲)تـهران، صوســهٔ فرهنگی دانش و اندیشهٔ معاصر، چ سوم، ۱۳۸۰.
  - ۸ زکریایی، محمدعلی، جامعه شناسی روشنفکری دینی، تهران، آذریون، ج سوم، ۱۳۷۸.
- ۹. شیخ فرشی، فرهاد، روشنفکری دینی و انقلاب اسلامی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱.
  - ۱۰. فوزی تویسرکانی، یحیی، مذهب و مدرنیزاسیون در ایران.
  - ۱۱. مرجعیت در عرصهٔ اجتماع و سیاست، به کوشش محمدحسین منظورالاجداد.

# بخش يازدهم

## نقد تمدن غرب

## ١. نقد تمدن غرب از ديدكاه غربيان

در پایان سدهٔ نوزدهم و آغاز سدهٔ قرن بیستم، با پیچیده شدن مناسبات فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و اقتصادی و، به تبع آن، برآمدن نهادها و مؤسسات تمدنی جدید، نقد نظام مند تمدن غرب و وجوه آن و بدینی به آینده در آرای متفکران غربی جایگاه درخوری یافت. سرشت بدبینی، با آغاز و پایان جنگهای جهانی اول و دوم، در دل و ذهن غربیان ریشه دواند. فریدریش نیچه، کارل مارکس و زیگموند فروید طلیعه داران نقد تمدن غرب بودند و این بدبینی را به گونهای روشمند آبراز کردند. نیچه بهندرت از غرب به عنوان کلیتی واحد و پدیده ای منسجم یاد کرده است و بیشتر به تفکیک آدوار تاریخی و همچنین جریانهای ناهمگون در غرب قایل بوده است عصر زرین تاریخ غرب در نظر نیچه محدود و منحصر به دوره ای خاص از تاریخ است و دیگر آدوار تاریخ غرب در انحطاط و تباهی فرورفته اند. دوران طلایی غرب، به باور نیچه، یونان سدهٔ پنجم و ششم پیش از میلاد است و به کمان فرورفته اند. دوران طلایی غرب، به باور نیچه، یونان سدهٔ پنجم و ششم پیش از میلاد است و به کمان باستان را تفوق روحیهٔ دیونیزوسی (خوشباشی) بر ایس تحدن می داند وی ایس روحیهٔ آپولونی را که ضد باستان را تفوق روحیهٔ دیونیزوسی (خوشباشی) بر ایس تحدن می داند و به معارضه با طلیعهٔ سرور و وجد و احساس زندگی است، به اندیشه های سقراط نسبت می دهد و به معارضه با طلیعهٔ عربی می بردازد. ا

از بورژوازی به عنوان به مخالفت پرداخت. او نخست، از بورژوازی به عنوان به کارگیرندهٔ این نوع عقل ستایش میکند؛ زیرا ایجاد انقلاب مستمر در تولید و درانداختن

۱. رضا نجفی، «نیچه و ارزیابی غرب»، غرب و غرب شناسی، تهران، سروش، ۱۳۷۸، ص ۹۴.

آشوب بی وقفه در تمامی روابط اجتماعی و عدم یقین و تلاطم پایان ناپذیر، عصر بورژوایی را از دیگر اعصار پیشین متمایز کرده است، اما عیب این عصر دقیقاً در اینجاست که زندگی درونی و توان تحول بورژوایی، خود، طبقهٔ بورژوا را محو می کند. ما می توانیم این تحول دیالکتیکی را همان قدر در قلمرو شخصی شاهد باشیم که در تحول اقتصادی. در نظامی که همهٔ روابط سست و فرّارند، چگونه صور زندگی سرمایه داری، یعنی مالکیت خصوصی و مزد، ارزش مبادله و سود، فی نفسه می توانند پابرجا بمانند؟ جایی که آرزوها و خواستهای مردم مجال سرکشی و عصیان می یابد و با تلاطمهای مداوم در تمامی قلمروهای زندگی هم خوانی پیدا می کند، احتمالاً چه چیزی می تواند آنها را به محدوده تعیین شدهٔ بورژوایی مقید سازد؟ هرچه جامعهٔ بورژوایی با التهاب بیشتر، اعضایش را برمی آشوبد که رشد کنند یا بمیرند، بیشتر احتمال دارد که آنها خود جامعه را زیر پا بگذارند. هرچه مردم خشمگین تر جامعه را مانعی بر سر راه رشد خود ببینند و علیه آن قیام کنند، با توان خستگی ناپذیر تری زیر بیرق زندگی جدید بورژوایی با بورژوازی خواهند جنگید (تضاد طبقاتی). بنابراین، سرمایه داری و به عبارتی تمدن غرب به علت تضاد درونی به انحطاط می انجامد. آ

فروید با کشف ضمیر ناخوداگاهِ انسان، ضربهای بر خودشیفتگی او وارد کرد. این کشف وجهی از انسان جدید را به غرب عرضه کرد که تا سدهٔ بیستم مسکوت مانده بود. به نظر فروید، فرهنگ نه تنها او وجود اجتماعی انسان، بلکه وجود زیستی او را، و نه تنها بخشهایی از هستی او را، بلکه کل سَاختار غریزی اش را محدود میکند. اما این محدودساختن و نیز اجباری از اینگونه، همانا پیششرط رشد و توسعه است. درواقع، با مقیدکردن غرایز انسانی، میتوان یکپارچگی و وحدت فرهنگ و تمدن را تضمین کرد. فروید عبور از اصل لذت به اصل واقعیت را گونهای چرخش در هستی اجتماعی و تاریخی انسان می پندارد. او یادآور میشود که انسان غریزه باور با ویژگیهایی مانند ارضای بی واسطه، لذت، بازی، پذیرندگی (یا آریگویی) و نبود سرکوب، به انسیان واقعگرا با ویژگیهایی چون ارضای به به نشان، که قبلاً تحت سلطهٔ اصل لذت و غرایز حیوانی خود بود، بدل به شناسندهای خوداگاه میشود و خود را با عقلانیت مستتر در اصل واقعیت وفق می دهد و بدین سان انسان عقلانی و جدید می شود و خود را با عقلانیت مستتر در اصل واقعیت وفق می دهد و بدین سان انسان عقلانی و جدید نقش و کارکرد عقل را گسترش می دهد و یاد میگیرد واقعیت را بیازماید و میان پدیدهها فرق

۱. مارشال برمن، «مارکس و مدرنیزاسیون»، ترجمهٔ یوسف اباذری، ارغنون، ش ۳، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸.

بگذارد. <sup>۱</sup> باید متذکر شد که انسان مورد نظر فروید همان انسان غربی است که در کشاکش سن*ت* و نوخواهی قرار دارد.

نقدهای ریشهای نیچه و مارکس و فروید از ساختارهای هستی شناسانه و جامعه شناسانه و روان شناسانهٔ غرب، در عین حال که آگاهی دهنده بود، از طرفی دیگر، موقعیت دردناک و سرشت سرگشته و بحرانی این تمدن را نشانه گرفته بود. با آغاز جنگ جهانی اول در ۱۹۱۴م، نخستین بحران بزرگ غرب متولد شد: از سویی، انسانهای درگیر در این جنگ، با پشت پازدن به آرمانهای بشری، معرکهای از کشتار و تخریب به وجود آوردند؛ و از سویی دیگر، با تفوق نظام کمونیستی در روسیه در آکتبر ۱۹۱۷، دنیای غرب به دنیایی دوقطبی (سرمایه داری کمونیستی) بدل شد که هر یک به شدیوهٔ خاص خود به سرکوب عقاید و شیوه های ضد خود می پرداختند: اسوالد اشپنگلر(۱۹۳۶–۱۸۸۰)، با بدبینی فلسفی ای که از شوپنهاور و نیچه اخذ کرده بود، زنگ خطر «غیبت اشپنگلر(۱۹۳۶–۱۸۸۰)، با بدبینی فلسفی ای که از شوپنهاور و نیچه اخذ کرده بود، زنگ خطر «غیبت متافیزیک» را به صدا درآورد و به تمدن جدید غرب هشدار داد که در سراشیب زوال و تباهی قرار گرفته است. او دیدگاههای خود را در رساله ش با نام زوال غرب آشکارا مطرح کرد که در نسلهای پس از خود بسیار تأثیر گذاشت. ۱

توجه به عقلانیت ابزاری در زندگی اجتماعی انسان، در همین دوران دستاویز تألیف اثری کلاسیک در جامعهشناسی غرب با عنوان اخلاق پروتستانی و دوح سرمایه داری، نوشتهٔ ماکس وبر (۱۹۲۰–۱۸۶۴) قرار گرفت. ویژگیهایی را که او برای جامعهٔ مدرن غربی برمی شمرد، تحت نوعی انضباط سرمایه داری مدرن با توجه ویژه به عقلانیت ابزاری است. از نظر وبر، عقلانیتی وجود دارد که فقط در غرب متجلی شده و سرمایه داری را شکل داده یا به شکلگیری آن کمک کرده و آیندهٔ غرب را رقم زده است. باید ویژگیهایی عقلانیت مدنظر وبر را در نظر داشت که ۱. ریاضی کردن فزایندهٔ تجربه و دانش که در بدو امر در علوم طبیعی وجود داشت و در سدهٔ بیستم دیگر علوم و شیوههای زندگی را به شدت تحت تأثیر قرار داد؛ ۲. تأکید بر ضرورت تجارب عقلانی و براهین عقلانی در سازمان علم و نیز شیوه های زندگی؛ ۳. حاصل دو عنصر فوق، تشکیل و استحکام سازمانی متشکل از کارمندانی اداری فربی بدل می شود. ۳

۱. زیگموند فروید، *تا خوشایتدیهای فرهنگ*، ترجمهٔ امید مهرگان، تهران، گام نو، ۱۳۸۲، ص ۱۳۳، ۱۳۳، ۱۳۱.

۲. کریستیان دولاکامپانی، ت*اریخ فلسفهٔ در قرن بیستم، ترجمهٔ* باقر پرهام، تهران، آگاه، ۱۳۸۰، ص ۱۳۵.

۴. هربرت مارکوژه، هصنعتی شدن و سرمایه داری در آثار مارکس ویره، ترجمهٔ هاله لاجوردی، *ارخنون*، ش ۱۱ و

در ادامهٔ سنت نقادانهٔ وبر، گنورگ لوکاچ (۱۹۷۱–۱۸۸۵) در پی تلفیق آرای مارکس و وبر در زمینهٔ عقلانیت سرمایهداری بود. او مفاهیم «شیءوارگی» و «ازخودبیگانگی» را از مارکس جوان اخذ کرد و در زمینهٔ تحلیلهای وبر از سرمایهداری قرار داد. اما در شیوهٔ تفکر، به قواعد ماتریالیستیِ مارکس وفادار بود. لوکاچ، با درنگ بر فرهنگ مدرن غرب، به مخالفت با ایدئولوژی مدرنیسم پرداخت؛ زیرا آن را وجه بارز سرمایهداری میدانست. به نظر او، بـر مـبنای عـقلانیت سـرمایهداری، کـه وبـر آن را بازشناسانده بود، انسان غربی تبدیل به موجودی میان تهی، از اصلِ خود بیگانه و کالاگونه میشود. تر این روند، ارزشهای اصیل بشری محو شده جـای خـود را بـه محاسبه گـری ریـاضی و مـدرنیسم تازه تولدیافته میدهند. به همین سبب، او با بسیاری از نویسندگان و هنرمندان مدرنیست مخالفت کرد و آنها را پوچگرا، معناگریز و ستایندهٔ ماشینیزم خواند و در پی تقدیس فرهنگ و هنر عهد یونان باستان برآمـد. تـحلیل لوکـاچ از سـرمایهداری غـرب از آن حـیث درخـور تـوجه است کـه وی بـه زیرساختهای فرهنگی عصر سرمایهداری بسیار توجه داشته است و از سعلح اقتصادگرایی صـرفِ مارکسیستی درمیگذرد تا بتواند تقابل دیالکتیکی فرهنگها و نگرشهای اصیل و کهن را با مدرنیسم مارکسیستی درمیگذرد تا بتواند تقابل دیالکتیکی فرهنگها و نگرشهای اصیل و کهن را با مدرنیسم میریشه نشان دهد و حضور عقلانیت ابزاری مدنظر وبر را در عرصهٔ فوق تحلیل کند. ۱

مارتین هایدگر (۱۹۷۶–۱۸۸۹) پیشتازی شلاق وارِ فناوری را خطری بر تفکر انسان می دانست. درواقع، هایدگر از غربیان می خواست که به بیگانگی و غربت وجود تکنولوژیکی خود در این جهان فکر کنند یا، به عبارت دیگر، خود را در خدمت چنین تفکری قرار دهند. از یک نظر، می توان گفت همهٔ آثار هایدگر بازتابی از ندای متفکرانهٔ اوست که از غرب می خواهد پیش از اینکه کلیهٔ امکانات فکر کردن را به طرز جبران ناپذیری از دست بدهد، به خود بیاید و توجه کند که چه می کند و در کجا ایستاده است. او در ۱۹۵۵ با لحنی هشدارگونه تذکر داد که همهٔ غربیان، از جمله آنان که تخصصی فکر می کنند، اغلب به فقر تفکر دچارند. او بی فکری را زائری مرموز و زیرک خواند که در جهان امروز در همه جا حضور دارد؛ زیرا در این روزگار، غربیان همه چیز را به سریع ترین و منحط ترین وجه تلقی می کنند، تنها برای اینکه آنا به فراموشی بسپارند. درواقع، فراموشی اش یکی از عناصر مخرب عدم تفکر است. بدیلی که او برای خلاصی از سلطهٔ تکنولوژی عرضه می کند، بازگشت به تفکر شهودی یا تفکر است. بدیلی که او برای خلاصی از سلطهٔ تکنولوژی عرضه می کند، بازگشت به تفکر شهودی یا رازآمیز است که در فرهنگ مشرق زمین وجود دارد. تفکر هایدگر نوعی گسست در اندیشهٔ غربی و

<sup>🖘</sup> ۱۲، ۱۲۷۵ سی ۲۲۴ـ ۲۳۳.

۱ امری جورج، جورج لوکاچ، ترجمهٔ عزت الله فولادوند، سمر دفتر ویراسته، ۱۳۷۲، ص ۱۰۰-۸۷.
 ۲ لدل مک ورتر، «گناه تکنولوژی مدیریت: دعوت هیدگر به تفکر»، فلسفه و بحران غرب، ترجمهٔ محمدرضا

گونهای نگاه دیگر به شرق به شمار میآید. در واقع، جنگ جهانی اول نمودِ نابخردی غرب مدرن در قبال مسائل و مشکلاتش بود. پیامدهای اسفباری که تمدن غرب را تحتالشعاع قرار میداد، رشد خشونت سازمان یافته از دل نظامی بود که خود را مترقی ترین نوع نظام انسانی و ابزارش را عقلانیت میپنداشت. ولادیمیر لنین (۱۹۲۴–۱۸۷۰)، گرچه تلاش کرد تا بدیلی انسانی تر را در برابـر غـربِ سرمایه داری بنشاند، اما بعدها آرمان او هم سر از دیکتاتوری مخوف پرولتاریایی و مجمع الجزایـر گولاک درآورد. سرمایه داری و کمونیسم، به ناعادلانه ترین وجه، خشونت فزاینده ای را علیه یکدیگر به راه انداختند که نمودِ بارزش در جنگ جهانی دوم تجلی یافت و فاشیسمی که به عنوان سنتز از دل این دو نظام زاده شد. با آغاز جنگ جهانی دوم در ۱۹۳۹، متفکران غربی با بدبینی بیشتری به تحلیل تمدن غرب پرداختند و عقلانیت مستتر در آن را مورد انتقاد قرار دادند. مکتب فرانکفورت به رهبری ماکس هورکهایمر (۱۹۷۳–۱۸۹۵)، تئودور أدورنو (۱۹۶۹–۱۹۰۳) و هربرت مارکوزه (۱۹۷۹–۱۸۹۸) نخستین نسل از متفکرانی بودند که با اصل و ریشهٔ عقلانیت غربی و خشونتهای فزایندهٔ آن به مخالفت پرداختند. هورکهایمر و آدورنو در رسالهٔ دیالکتیک روشنگری با در نظر گرفتن همهٔ انتقادهایی که پیشتر علیه عقلانیت ابزاری توسط نیچه، مارکس، وبر و... مطرح شده بود، کوشیدند این تبارشناسی عقلانیت غربی را در عصر روشنگری در سدهٔ هفدهم و هجدهم جست و جو کنند. آنها استدلال خود را بر این اصل از روشنگری بنیان نهادند که روشنگری، خود زمانی داعیهٔ اسطورهزدایی از زندگی انسان غربی را داشته است؛ اما در این فرایند، عقل را اسطورهای کرد و اسطورهای نو و خشن بنیاد نهاد. ۱

مارکوزه، با دنبال کردن طرح هورکهایمر و آدورنو، تلاش کرد عقلانیت غربی را با ترکیب مارکسیسم و فرویدیسم نقد کند، وی در رسالهٔ اروس و تمدن استدلال میکند که تمدن مدرن غرب انرژی غریزی انسان را تنها در یک بعد وی محصور کرده است و به همین جهت انسان غربی تبدیل به موجودی تکساحتی شده است و باید این یوغ استبدادی که برگردن او نهاده شده، برداشته شود مارکوزه با تلفیق مفاهیم مارکسیستی و فرویدی و با استفاده از مفهوم «سرکوب اضافی» توانست تنهٔ نظریهٔ مبتنی بر غرایز و زیستشناسی فروید را بگیرد و انتقادی کوبنده از جامعهٔ صنعتی مدرن بر اساس تحلیلهای اجتماعی ـ اقتصادی مارکسیستی به آن پیوند بزند. مارکوزه در رسالهٔ دیگری با نام

<sup>👄 🔻</sup> جوزی، تهران، هرمس، ۱۳۷۸، ص ۱۹۴

۱. بابک احمدی. خاطرات ظلمت، تهران، مرکز، ۱۳۷۹، ص ۱۵۴ -۱۵۳.

انسان تکساحتی به نقد تمدن امریکایی پرداخت. او استدلال میکرد که امریکا جایی است که در آن گونهای عدم آزادی نرم و آرام و راحت و معقول وجود دارد؛ جایی است که فناوری یکسره پیروز شده است و نیز دولت رفاه گستر و دولت جنگ گستر، بدون مزاحمت یکی برای دیگری، کار خود را انجام می دهند. در امریکا، ارزشها همسان شده و شهروندان واقعاً انتخابی ندارند، مگر اینکه لایه های زیرین جامعهٔ امریکا علیه این وضعیت به خشم آمده آن را دگرگون سازد. ا مارکوزه، در پایان دههٔ مرمد خاص نظریات مذکور، عملاً توانست به مرشد پیر دانشجویان ناراضی امریکا و اروپا تبدیل شود.

ژان پل سارتر (۱۹۸۰–۱۹۰۵) آخرین حلقهٔ زنجیرهٔ متفکران مدرن غرب است که با ترکیب اگزیستانسیالیسم و مارکسیسم می کوشد تمدن غرب را به نقد بکشد. وی اگزیستانسیالیسم را به دلیل طرفداری از آزادی وجدان آدمی می ستود و مارکسیسم را به عنوان فلسفهٔ تغییر می پذیرفت. گرایش او به مارکسیسم بیشتر به نوشته های دوران جوانی مارکس بازمی گردد. او تلاش می کرد مفاهیمی مانند شیءوارگی، بتوارگی کالایی و ازخودبیگانگی را با مضامین اگزیستانسیالیستی آزادی فردی، وجود شخصی و وجدان آدمی آشتی دهد تا فلسفهای جدید برای تبیین درماندگیهای انسان غربی پیشنهاد کند. حمایت بی دریغ او از جنبشهای ضداستعماری الجزایر و همدلی او با اعتراضهای دانشجویان انقلابی در مه ۱۹۶۸ فرانسه، به نوعی دلبستگی او را به انتقاد از خشونتهای فزایندهٔ تمدن غرب نشان می دهد. گرچه سارتر به صراحت نظریهای دربارهٔ زوال غرب ارائه نداد، اما در دو رسالهٔ فلسفیاش با نام هستی و نشتی و نقد عقل دیا دکتیکی، انسان گراییای را مطرح کرد که مبتنی بر آزادی فردی از قیود و نظامهای سرمایه داری بود. این ویژگی در داستانها و نمایشنامههای وی نیز دیده می شود. نظریهٔ آزادی فردی سارتر، همچون قطبی جذاب، یک نسل کامل از جوانان پس از جنگ جهانی دوم را در آغاز دههٔ دردی سارتر، همچون قطبی جذاب، یک نسل کامل از جوانان پس از جنگ جهانی دوم را در آغاز دههٔ دردی ۱۳ تحت تأثیر قرار داد. ۲

اندیشهٔ پستمدرن به واقع، واکنشی بود علیه انگارههای ایدئولوژیک کمونیسم و سرمایه داری که در اواخر دههٔ ۱۹۶۰ با شورش دانشجویان اروپایی و امریکایی شکلی حاد به خود گرفت، پستمدرنیستها از سویی، با کمونیسم به عنوان تنها راه نجات بخشی جهان مخالفت می کردند و از سوی دیگر فرهنگ مصرفی، تولید و تکثیر انبوه، همسان سازی ایده ها و تمامیت خواهی عقلانی غرب

۱ ه. استوارت هیرز، هجرت اندیشهٔ اجتماعی، ترجمهٔ عزتالله فولادوند، تهران، طرح نو، ۱۳۷۸، ص ۲۱۰، ۲۰۹.
 ۲ . جودیت باتلر، ژان پل سارتر، ترجمهٔ خشایار دیهمیی، تهران، کهکشان، ۱۳۷۵، ص ۵۲-۴۸.

سرمایهداری را میپذیرفتند. آنان سنتز تعارضات کمونیسم و سرمایهداری بودند و هر دوی این ایدئولوژیها را به مثابهٔ کلانروایت طرد میکردند. آنان بر این باور بودند که کلانروایتها، به سبب نظارت بر حوزهٔ عمومی و خصوصی زندگی انسانها، نوعی اقتدار را بازتاب میدهند. میشل فوکو نظارت بر حوزهٔ عمومی و خصوصی زندگی انسانها، نوعی اقتدار را بازتاب میدهند. میشل فوکو روانکاوی به مکانیسمهایی که تمدن غربی برای محدود ساختن انسان به کار میگیرد حمله میکنند. فوکو از رهگذر تحلیل تاریخی جنون و جنسیت، تصویر دقیقی از خشونت تمدن غربی علیه فرودستان به دست میدهد. دلوز مفهوم شیزوفرنی را از روانکاوی وام میگیرد و آن را بهعنوان گونهای خرده روایت در متن تمدن سرمایهداری، تحلیل میکند. لیوتار میکوشد با طرد کلان روایتها، به حوزهٔ سیاست رادیکالی پا بگذارد که به جای تأکید بر فراگیر بودن و عام بودن، به منطقهای بودن و خُرد بودن بسنده کنند تا نتیجهٔ بهتری بگیرد. ا

## ۲. نقد تمدن غرب از دیدگاه متفکران ایرانی و عرب

گسترش اندیشهٔ جدایی دین از سیاست (سکولاریسم) از سویی و برآمدن گفتمانهای استعماری از سویی دیگر در سدههای هفدهم و هجدهم، تصویری دوگانه اما مکمّل از غرب را در ذهن شرقیان ایجاد کرد. شرق، بهویژه جهان اسلام، در برابر این تصویر به خودیِ خود موضع دفاعی گرفتند؛ زیرا نقطهٔ عزیمت غرب، برای وابسته کردن شرق، هجوم به انگارههای ارزشی و فرهنگی آن بود. مسلمانان، در برابر این هجوم سازمانیافتهٔ غرب، احیای سنتها و مواریث دینی و ملی را وجههٔ همت خود قرار دادند؛ لذا متفکران بومی بسیاری در سدهٔ بیستم برای مقابله با نفوذ غرب به احیاگری و اصلاح گری پرداختند که در این مقاله به عدهای از آنان که پیشگام این عرصه بودند اشاره میشود. در ایران، نقد تمدن غرب به صورت منسجم و نظام مند در عصر پهلوی انجام شد. سه متفکر پیشگام در این دوره عبارتاند از: سید فخرالدین شادمان، سید احمد فردید و جلال آل احمد، این سه تین را می توان معماران و نظریه پردازان گفتمان «غربزدگی» در ایران دانست. سید فخرالدین شادمان می توان معماران و نظریه پردازان گفتمان «غربزدگی» در ایران دانست. سید فخرالدین شادمان می توان معماران و نظریه پردازان گفتمان «غربزدگی» در ایران دانست. سید فخرالدین شادمان میمورین اثر خود را به نام تسخیرشدن فرنگی انتشار داد. او استدلال می کرد که ایران، برای ایدنکه مهم ترین اثر خود را به نام تسخیرشدن فرنگی انتشار داد. او استدلال می کرد که ایران، برای ایدنکه تحت سلطهٔ تمدن غرب درنیاید و ناتوان نشود، باید بکوشد که از روی میل و هوشمندی آن تمدن را از

۱. مایکل پین، فرهنگ اندیشهٔ انتقادی، ترجمهٔ پیام یزدانجو، تهران، مرکز، ۱۳۸۲، ذیل ه فوکوه، ودلوز،، ولیوتاه.

#### ۲۶۲ 🗀 فرهنگ و تمدن اسلامی

آنِ خود سازد و تنها وسیلهٔ این حرکت زبان فارسی است که وجه مشترک همهٔ ایرانیان و تجلی خرد قدیمی نیاکان آنهاست. این گفتمان ملیگرایانه چندان دوام نیاورد؛ زیرا اساساً به تـفکر دیـنی ایرانیان در آن چندان توجه نشده بود.

سید احمد فردید (۱۳۷۳–۱۲۹۱ ش)، مانند شادمان، تحت دو نظام آموزشی سنتی و جدید تربیت شد. او نخستین متفکر ایرانی بود که فلسفهٔ معاصر غرب، خاصه آرای مارتین هایدگر، را به دقت مطالعه کرد. فردید، تحت تأثیر هایدگر، به نقد فلسفیِ تمدن غرب پرداخت. او بر این باور بود که انسانها سه بُعدِ علمی و فلسفی و معنوی دارند. گرچه اولی و دومی در سنّت فکری غرب جایگاهی درخور داشته، اما سومی آشکارا غایب و خاموش بوده است. بدین ترتیب، فردید به این نتیجه میرسد که غرب را هم به عنوان یک هیوهٔ زندگی باید ترک گفت. در تحلیل او، برای رویارویی با غرب، باید به کُنهِ فلسفهٔ آن دست یافت. درواقع، فردید شناختن دیگری را شرط لازم شناختن خویش میداند. ۲

جلال آل احمد (۴۸–۱۳۰۲ش)، که از خانوادهای روحانی برخاسته بود، گفتمان غربزدگی را از منظر اجتماعی و سیاسی بسط داد. در ۱۳۴۱، وی کتابی با عنوان غرب درگی منتشر کرد که تا چند دههٔ بعد مورد وثوق متفکران بومی ایران بود. منتقدی این کتاب را نخستین رسالهٔ شرقی دانست که وضع شرق را در برابر غرب، غرب استعمارگر، روشن می کند و آن را دارای ارزش اجتماعی جهانی خواند. آل احمد بر این باور بود که ایرانیان نتوانسته اند شخصیت فرهنگی ـ تاریخی خود را در قبال ماشین و هجوم جبری اش حفظ کنند، بلکه مضمحل شده اند و فقط صورت غرب را گرفته اند. آل احمد، برای نخستین بار، به نیروی اجتماعی روحانیت برای رویارویی با تمدن غرب اشاره کرد و ابراز کرد که هرجا روشنفکران و روحانیت باهم پیش می روند، در مبارزهٔ اجتماعی به نتایج مثبت و مؤثری دست می یابند. درواقع، وی تلویحاً همراهی نوخواهی و ستتگرایی را تجویز می کند و این دو را در عرصهٔ مبارزات اجتماعی، به همیاری فرامی خواند. "

نخستین روحانیای که اسلام را در قالب یک ایدئولوژی سیاسی، به عنوان بدیل در برابر غرب،

۱. سیدفخرالدین شادمان، «تسخیر تمدن فرنگی»، آرایش و پیرایش زبان، تهران، ۱۳۲۹، ص ۲۳،

۱: سید محوالدین شادمان و شدن و خرب، ترجمهٔ جمشید شیرازی، تهران، ۱۳۷۸، ص ۱۰۸-۱۰۰، ۲. مهرزاد بروجردی، روشنفکری ایرانی و خرب، ترجمهٔ جمشید شیرازی، تهران، ۱۳۷۸، ص ۱۰۸-۱۰۰،

۲. همان، ص ۱۱۱-۱۱۰

۲. جلال آل احمد، غرب زدگی، تهران، ۱۳۴۴، ص ۱۲۸ همو، در خدمت و خیانت روشتفکران، تهران، ۲۵۷ همو ۱۳۵۷، ج ۲، ص ۵۲.

مطرح کرد امام خمینی بود. امام، به سبب داشتن شناخت از سنّت اسلامی و با فراخواندن اقشار مردم به مبارزه علیه غرب و رژیم دستنشاندهٔ آن، الگوی آرمانی آل احمد یعنی هـمراهـی روحـانیان و روشنفکران را در مبارزهٔ اجتماعی به واقعیت تبدیل کرد و توانست با بسیج کردن سیآسی شودهها نخستین انقلاب مذهبی دوران جدید را رقم بزند؛ انقلابی که معادلهٔ کلیشهایِ «انقلاب = پیشرفت =رهایی از بند دین» را فروریخت و توانست پرچم دین را بار دیگر برافرازد. ۱ درواقع، نوگرایی اسلامی زیر چترِ اندیشههایِ انقلابیِ امام ریشه دواند و متفکری چون علی شریعتی (۱۳۵۶–۱۳۱۲ش) را به جامعه معرفی کرد. شریعتی، که تحصیل کردهٔ جامعه شناسی در فرانسه بود، در خانواده ای مذهبی به دنیا آمد. او به دنبال قرائت جدیدی از اسلام بود که مسلمانان را در برابر غرب تجهیز کند. او اندیشهٔ اصلی خود را با عنوان «بازگشت به خویشتن» عرضه کرد. شریعتی در واکنش به بومیگرایان غیرمذهبی عنوان کرد که بازگشت به خویشتن نزد ایرانیان به معنای بازگشت به ایران پیش از اسلام نیست، بلکه به مفهوم بازگشت به ریشههای اسلامی است. از نظر شریعتی، الگوهای متفاوت در شرق و غرب ویژگیهای متفاوتی را به بار آورد؛ خردگرایی و ماده گرایی و عینیتگرایی و سودجویی در غرب، و صفات ملکوتی و الاهی و جمع باورانه و ذهن گرایانه و اخلاقی در شرق، از این رو، غرب از نظر هستی شناسی، به دنبال واقعیت موجود رفت و شرق در جست وجوی حقیقتی که باید باشد. ۲ بعد از انقلاب اسلامی، سه گفتمان غربزدگی (شادمان، فردید، آل احمد)، احیای شریعت اسلام (امام خمینی) و بازگشت به خویشتن (شریعتی) از لحاظ نظری توانستند حکومت نوپای جمهوری اسلامی ایران را تغذیه کنندا، گرچه در عمل گفتمان دوم، چه از نظری سیاسی و چه از نظر فرهنگی، نفوذ بیشتری داشت و جامعه طبق الگوهای آن، خود را وفق داد. جمهوری اسلامی ایران یک بدیل تثبیت شده از ترکیب بومیگرایی و اسلام شیعی در برابر هجوم تمدن غرب به جهان اسلام محسوب مىشود،

در پایان سدهٔ نوزدهم و آغاز سدهٔ بیستم، متفکران عرب، که بخش عمدهای از جهان اسلام را تشکیل میدادند، به هجوم فرهنگی و سیاسی غرب واکنش نشان دادند. این واکنش را می توان در پنج بُعد تقسیم کرد:

١ (تفاوت قومي: عبدالرحمان كواكبي (١٩٠٢-١٨٢٨) احساسات ضد غربي مسلمانان را

١. هشام جعيط، بحران قرهنگ اسلامي، ترجمة سيد غلامرضا تهامي، تهران، ١٣٨١، ص ١٥٠.

۲. علی شریعتی، از کجا آخاز کتیم؟ ج ۲۰ تهران، ۱۳۹۰، ص ۲۸۲.

برحسب ویژگیهای سرشتی قومی بیان کرد. وی غربیان را قایل به زندگی مادی، نفسگرا، انتقامجو، حریص و مال طلب میدانست و شرقیان را اهل ادب و حیا، لطافت روح و لطف پیشه؛ ۱

( برتری فرهنگی راه و روش و شیوهٔ زندگی غربی پست تر از شیوهٔ زندگی شرقی شمرده می شد. یکی از متفکران عرب بر این باور بود که شرقیان باید تقلید از اروپاییان را کنار بگذارند، زیرا نه تنها از لحاظ مالی آنها را تحت سلطه درآورده، بلکه سبب شده غربیان به اهداف سیاسی خود دست یابند و مردم شرق را تحقیر کنند؛ ۲

۳. تِجِاوزگری غرب: به نظر کواکبی، غربیان طبعاً غارتگرند و در قبال سایر اقوام احساس برتری طلبی دارند. به نظر او، امپریالیسم غرب تجلّی انگیزهٔ درنده خویی طبیعی غربیان است ا

۴. سوونیت غرب: گذشته از جاه طلبیهای سیاسی و اقتصادی، غرب به عنوان فرهنگ سلطه گر، نابودکنندهٔ هر آن چیزی است که با آن در تماس است. غرب نه تنها مردم را به بند می کشد، بلکه پایه های زندگی را نیز می پوساند؛

م تمدن کاذب: آیا غرب واقعاً متمدن است؟ به فقر معنوی غرب بارها و بارها اشاره شده است. یکی آز متفکران عرب بر این باور بود که اندیشهٔ آزادی که غربیان دربارهٔ آن بحث میکنند، میان غربیان و شرقیان، مسلمانان و مسیحیان، پروتستانها و کاتولیکها تفاوت قایل می شود، لذا باید چنین اندیشه ای را انکار کرد و مردود شمرد. \*

ابعاد پنج گانهٔ مذکور درواقع جمیع نظریات متفکران پیشگام عرب عرصهٔ نقد تمدن غرب بود. نخستین متفکر عربی که در واکنش به نفوذ فرهنگی و سیاسی غرب، ضوابط دقیقی برای احیای اسلام تعیین کرد، شیخ محمد عبده (۱۹۰۵–۱۸۴۹) بود عبده برای فرایند احیاگری، چهار مرحلهٔ عمده را مشخص کرد. نخستین مرحله (هانیدن فکر از زنجیرهایی استدلال تقلیدی بود؛ دومین مرحله فهم صحیح از دین بود که به ریشههای اسلام اولیا بازمیگشت؛ سومین مرحله ریشههای اسلام اولیه را در قرآن و سنت می جست نه در فرقهها و سلسلهٔ زعما و سران دینی؛ چهارمین مرحله ایجاد معیاری عقلانی برای تفسیر اسلام بود که البته این عقلگرایی برامده از قرآن و سنت تلقی

<sup>1.</sup> عبدالرحمان كواكبى، طيايع الاستبداد، ترجمهٔ عبدالحسين فاجار، به كوشش صادق سجادى، تبهران، ١٣٦٩،

۲. هشام شرابی، روشنفکران عرب و غرب، ترجمهٔ عبدالرحمان عالم، تهران، ۱۳۶۹، ص ۱۱۱،

٣. عبدالرحمان كواكبي، پيشين، ص ١٣٥. ٢ . هشام شرابي، پيشين، ص ١١٣-١١٢.

میشد. این چهار مرحله که عبده تئوریزه کرد، در بُعد سیاسی، واکنشی ضدّ غربگرایانه، در عین حال، اصلاح طلبانه بود که می کوشید علت زوال، برتری غرب، مناسبات قدرت و مفهوم همبستگی را در جهان اسلام تفسیر عقلایی کند؛ لذا به شکل ایدئولوژیای سیاسی ـ اجتماعی پدیدار شد که از ایدئولوژیهای رایج غربی، مانند سوسیالیسم و ناسیونالیسم و لیبرالیسم، دوری می کرد. مسئلهٔ مهمی که سازگاری تمدن غرب را با شرق دشوار تر می کرد آن بود که تمدن در غرب تدریجاً شکل گرفت و به گونهای «درونی» شد، اما هنگامی که عوارض این تمدن جدید بدون مقدمه و شتابزده وارد شرق گردید، با سنتها و ارزشهای دینی و ملی تصادم کرد و زمینهٔ بروز تعارضها و کشمکشهای شدیدی را فراهم کرد. این کشمکشهای شدیدی را به صورت جنبشهای اسلامی و ملی ضد غرب درآمد که خواستار آزادی و دموکراسی اما نیه از نوع غربیاش بودند، جهان شرق، به ویژه مسلمانان، این مفاهیم را در ساختارها و انگارههای سنتی غربیاش می جستند. احمد علی سعید (آدونیس)، یکی از شاعران و متفکران معاصر عرب، راجع به تمدن غرب گفته است: «دیگر اروپا را باور نداریم. دیگر به نظام سیاسی یا به فلسفههای آن ایمان نداریم. ساختار اجتماعی و... روح آن کرمخورده است...». "

#### يرسشها

- ۱. سه مشخصهای را که ماکس وبر برای عقلانیت ابزاری برمی شمارد توضیح دهید.
  - ۲. چکیدهٔ استدلال هربرت مارکوزه را در اروس و تمدن شرح دهید.
- ۳. فلسفهای که سارتر برای تبیین درماندگیهای انسان غربی پیشنهاد میکند از چه مکاتبی سرچشمه گرفته و چه مقولاتی را مدنظر دارد؟
  - ۴. فضایی را که اندیشهٔ پست مدرن در آن شکل گرفت شرح دهید.
  - ۵ محمد عبده برای فرایند احیاگری چهار مرحلهٔ عمده را مشخص کرده است. آنها را شرح دهید.

### فعاليتهاي علمي

۱. با توجه به متن، هایدگر، در تقابل با پیشتازی شلاق وارِ فنّاوری، انسان غربی را بــه تــفکر دعــوت

۱. هم*ان، ص ۴۵-۴۴.* 

۲. احمد امین، پیشگامان مسلمان تجددگرایی در عصر جدید، ترجمهٔ حسن یوسفی اشکوری، تهران ۱۳۷۹، ص ۳۵۳-۳۵۳.

میکند. این گزاره را می توان به سه پرسش اساسی مربوط کرد:

الف) نزد هايدگر تفكر چه چيز خوانده ميشود؟

ب) فنّاوری یا تکنولوژی از چه مشخصاتی نزد هایدگر برخوردار است؟

ج) آیا اساساً نگاه هایدگر به فنّاوری، سلبی است؟

۲. با توجه به متن، هورکهایمر و آدورنو و مارکوزه، از بانیان مکتب فرانکفورت، نخستین نسل از متفکران غربی بودند که علیه عقلانیت غربی موضع گرفتند. از نظر آنها، عقلانیت غربی دارای چه ویژگیها و مشخصاتی بود؟ این پرسش را می توان در دو گزاره تحلیل کرد:

الف) شیوهٔ تحلیل آنها از عقلانیت غربی یا به عبارتی روششناسی آنها برای فهم اصل و ریشه عقلانیت غربی.

ب) ردّپای تفکرات نیچه و نقد او از عقلانیت غربی و تأثیر وی در نظریات مکتب فرانکفورت.

۳. با توجه به متن، انقلاب اسلامی ایران معادلهٔ کلیشه ای «انقلاب = پیشرفت = رهایی از بند دین» را فروریخت و توانست پرچم دین را بار دیگر برافرازد. این گزاره را، با توجه به نظریات میشل فوکو در باب انقلاب اسلامی ایران، بسط دهید.

## منابع براى مطالعة بيشتر

١. باتامور، تام، مكتب فرانكفورت، ترجمهٔ حسينعلي نوذري، تهران، نشر ني.

 ۲. تاملینسون، جان، جهانی شدن و فرهنگ، ترجمهٔ محسن حکیمی، تهران، دفتر پاژوهشهای فرهنگی، ۱۳۸۱.

۳. سعید، ادوارد، فرهنگ و امپریالیسم، ترجمهٔ اکبر افسری، تهران، توس.

۴. لش، اسكات، جامعه شناسي پست مدرنيسم، ترجمة حسن چاوشيان، تهران، مركز، ١٣٨٣.

## منابع و مآخذ

- ۵. آبادیان، حسین، *اندیشه دینی و جنبش ضد رژی در ایران*، تهران، مؤسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر ایران، ۱۳۷٦.
  - - ۷. ــــــ ، مبانی نظری حکومت مشروطه و مشروعه، تهران، نشر نی، ۱۳۷۴.
    - ۸. آرنولد، توماس واکر، و آلفردگیوم، می*راث ا*سلام، ترجمهٔ مصطفی علم، تهران، انتشارات مهر، ۱۳۲۵.
      - ٩. آریا، غلامعلی، طریقهٔ چشتیه در هند و پاکستان، تهران، کتابفروشی زوار، ۱۳۱۵.
        - ۱۰ آژند، یعقوب (ترجمه و تدوین)، ادبیات نوین ترکیه، تهران، ۱۳۲۴.
        - ۱۱. آقایی، بهمن، و خسرو صفوی، اخوان المسلمین، تهران، نشر رسام، ۱۳۹۵.
        - ۱۲. آل احمد، جلال، غرب زدگی در خدمت و خیانت روشنفکران، تهران ۱۳۷۵.
          - 18. آلفونسو نالينو، كرلو، تاريخ نجوم اسلامي، ترجمهٔ احمد آرام، تهران، ١٣٤٩.
      - ۱۴. آنانداگومارا، سوامی، *مقدمهای بر هنر هند*، ترجمهٔ امیرحسین ذکوگو، انتشارات روزنه، ۱۳۸۳.
    - ۱۵. آیتی، محمد ابراهیم، ائدلس یا تاریخ حکومت مسلمین در اروپا، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۹۳.
      - 17. ابراهیم تیموری، عصر بی خبری یا تاریخ امتیازات در ایران، تهران، اقبال، چ ۴، ۱۳۹۳.
    - ۱۷. ابن خلدون، مقدمهٔ ابن خلدون، ترجمهٔ محمد پروین گنابادی، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۳۹.
      - ۱۸. ابن خلكان، وفيات الاعبان، قاهره، ۱۲۷۵ ق.
      - ١٠ ابن هبيرة، الاقصاح عن معانى الصحاح؛ حلب؛ مكتبة الحلبية؛ ج ١؛ ١٩٣٧.
  - ٠ ٢. (بوزهره، محمد، امام الشافعى: حياته و عصره، آراوه و فقهه، قاهره، دارالفكر العربى، ج ٢، ١٣٦٧ ق / ١٩٩٨.
    - ۲۱. ـــــــــــــ، مالک: حیاته و عصره، آراوه و فقهه، قاهره، دارالفکر العربی، ۱۳۳۱ ق.
      - ۲۲. ابى يوسف، كتاب الخراج، در: موسوحة الخراج، بيروت، بي تا.
        - ۲۳. احمدی، بابک، خاطرات ظلمت، تهران، مرکز، ۱۳۷۹.
          - ۲۴. احمدی میانجی، علی، م*کا تب الرسول*، قم، ۱۳۹۳،
  - ۲۵. اردبیلی، ابن بزاز (درویش توکلی بن اسمعیل بزاز)، صفوة الصفاء مقدمه و تصحیح غلامرضا طباطبایی مجد، تهران، زریاب.
    - ٢٦. اردبيلي، احمدبن محمد، زبدة البيان، مقدمه..
  - ۲۷. ارکون، محمد، و آخرون، *الاستشراق بین دها ته و معارضیه*، ترجمهٔ هاشم صالح، دارالسانی، بیروت، •••۲۰
  - ۲۸. *استراتژی صهیوتیسیم در منطقه*، مؤسسهٔ الارض (ویژهٔ مطالعات فلسطینی)،انتشارات بینالسلل اسلامی، ۱۳۶۴.
  - ۲۹. اسد آبادی، سید جمال الدین، مجموعهٔ رسائل و مقالات، به کوشش سیدهادی خسروشاهی، انتشارات کلبهٔ شروق، ۱۳۸۱.

- ۳۰. اسكندر بيك منشى، تاريخ عالم آراى عباسى، تصحيح محمد دبير سياقى، تهران، دنياى كتاب.
- ۲۱. اسماعیلزاده، رسول، شاه اسماعیل صفوی خطابی (کلیات دیوان، نصیحتنامهٔ، دهنامه، قوشمالار)، انتشارات بینالمللی الهدی، بی تا.
  - ۲۲. استاد تهضت آزادی ایران، تهران، نهضت آزادی ایران، ج ۱، ۱۳۹۱.
    - ۳۳. اصفهانی، ابوالفرج، الاغانی، قامره، ج ۵.
  - ٣٤. اصفهاني، احمدبن عبدالله ابونعيم، حلية الاولياء و طبقات الاصفياء، بيروت، ١٩٨٧.
  - ۳۵. اصيل، حجت الله، زندگي و انديشهي ميرزا ملكم خان ناظم الدوله، تهران، نشر ني، ۱۳۷۲.
- ۳۹. افتخاری؛ اصغر، «ابعاد اجتماعی برنامه امنیتی اسرائیل: دستورکاری برای قرن بیست و یکم»، فصلنامهٔ مطالعات امنیتی، س ۴، ش ۴، پاییز ۱۳۸۲.
- ۳۷. افتخاری، اصغر، جامعه شتاسی سیاسی اسرائیل، تهران، مرکز پاژوهشهای علمی و مطالعات استراتاژیک خاورمیانه، ۱۳۸۰.
  - ۳۸. افراسیابی، بهرام، و سعید دهقان، طالقانی و انقلاب، تهران، نیلوفر، ج ۲، ج ۲، ۱۳۹۰.
  - ۳۹. اقبال آشتیانی، عباس، تاریخ مغول و اوایل تیمور در ایران، تهران، نشر نامک، ۱۳۷۹.
  - ۰۴. ــــــــــــ، «فتوت و خلافت عباسی»، مجلهٔ شرق، دورهٔ یکم، ش ۲، خرداد ۱۳۱۰، ص ۱۰۵-۱۰۱.
- ۴۱. اکبرزاده، فریدون، نقش رهبری در نهضت مشروطه، ملی نفت و انقلاب اسلامی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱.
  - ۴۲. الحيمي، الروض النضير، مقدمه.
  - ۴۳. الزلمي، مصطفى، اسباب اختلاف الفقهاء في احكام الشريعة، بغداد، الدار العربية، ١٣٩٦ ق.
    - ۴۴. الگار، حامد، دین و دولت در ایران، ترجمهٔ ابوالقاسم سرّی، تهران، توس، چ ۲، ۱۳۶۹.
    - ۴۵. الگود، سیویل، طب در دورهٔ صفویه، ترجمهٔ محسن جاوید، چاپ دانشگاه تهران، ۱۳۵۷.
- ۴٦. امین، احمد، پیشگامان مسلمان تجددگرایی در عصر جدید، ترجمهٔ حسن یوسفی اشکوری، تهران، ۱۳۷٦.
- ۴۷. امینی، داود، جمعیت فدائیان اسلام و نقش آن در تحولات سیاسی اجتماعی ایران، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۷.
  - ۴۸. انصاری، حسن، «امین استرآبادی»، دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۰.
  - ۴۹. انصاری، عبدالله ابن محمد، طبقات الصوفیه، به کوشش محمد سرور مولائی، تهران، ۱۳۶۲.
  - ۵۰ اورس، تیلمان، *ماهیت دوست در جهان سوم، ترجم*هٔ بهروز توانمند، تهران، آگاه، ۱۳۱۲.
- ۵۱. ایزوتسو، توشی هیکو، ساختمان مسعنایی مسفاهیم اخسلاقی دیستی در قسرآن، ترجسهٔ فریدون بسدرهای، تهران، ۱۴۹۰.
  - ۵۲. باتلر، جودیت، ژان پل سارتر، ترجمهٔ خشایار دیهمیی، تهران، کهکشان، ۱۳۷۵.
  - ۵۳. بازرگان، مهدی، انقلاب ایران در دو حرکت، تهران، نهضت آزادی ایران، چ ۵، ۱۳۹۳.
- ۵۴. باسورث، ادموند کلیفورد، سلسله های اسلامی، ترجمهٔ خریدون بـدرهای، تـهران، مرکز بـازشناسی اسـلام و ایران، ۱۳۸۱.
  - ۵۵. باقی، عمادالدین، جنبش دانشجویی ایران از آغاز تا انقلاب اسلامی، تهران، جامعهٔ ایرانیان، ۱۳۷۹.
    - ۵۱. بعش دربارهٔ مرجعیت و روحانیت (مجموحه مقالات)، تهران، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۳۹.
- . می در و قرار در المان از آغاز ههد صفویه تا زمان حاضر، ترجمهٔ رشید یاسمی، تهران، انتشارات

سينا، ١٣٤٥.

۵۸. برزگر، حسین، وامیرخسرو دهلوی»، دانشنامهٔ ادب فارسی، زیر نظر حسن انوشه، ج ۴، بخش اول.

۵۹. برزین، سعید، زندگینامهٔ سیاسی مهندس مهدی بازرگان، تهران، نشر مرکز، چ ۲، ۱۳۷۴.

۹۰- برکشلی، مهدی، «موسیقی»، ایرانشهر، کمیسیون ملی یونسکو در ایران، ۱۳۴۲.

۲۱. برو جردی، مهرزاد، *روشنفکران ایرانی و غرب*، ترجمهٔ جمشید شیرازی، تهران، نشر و پژوهش فرزان، چ ۳، ۱۳۷۸.

٦٢. بريتشارد، ايوانز، الانشرو پولوجيا الاجتماعية، ترجمة احمد ابوزيد، قاهره، ١٩٨٠، ص ١٦٢.

۹۳. بریگز، مارتین س.، «معماری و ساختمان»، در میراث اسلام، ترجمهٔ مصطفی علم، تهران، انتشارات مهر، ۱۳۲۵.

٦٤. بصیرت منش، حمید، علما و رژیم رضاشاه، تهران، مؤسسهٔ چاپ و نشر عروج، ١٣٧٦.

٦٥. بهار، ملك الشعراء، سبك شناسي، تهران، ١٣٢٥.

۲۱. بهشتی سرشت، محسن، نقش علماً در سیاست از مشروطه تا انقراض قاجار، تهران، پژوهشکدهٔ امام خمینی مَوَّئُرُكُمْ
 و انقلاب اسلامی، ۱۳۸۰.

٩٧. بيات، بايزيد، تذكرة هما يون و اكبر، به تصحيح محمد هدايت حسن، تهران، انتشارات اساطير.

۹۸. بیانی، خانبابا، تاریخ نظامی ایران، جنگهای دورهٔ صفویه، بیجا، بیتا.

۹ ۹. بیانی، شیرین، دین و دولت در ایران عهد مغول، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۷۵.

٧٠. ــــــــــه مغولان و حكومت ايلخاني در ايران، تهران، سمت، ١٣٧٩.

٧١. بيانية اعلام مواضع ايد ثولو ژيك، تهران، سازمان مجاهدين خلق ايران، ١٣٥٣.

۷۲. بیرونی، ابوریحان، *الصیدنه، کراچی،* ۹۷۳.

٧٣. ــــــــ، تحقيق مالله ند، قم، ١٣٧٦.

۷۴. بیضائی کاشانی، پرتو، «تأثیر آیین جوانمردی در ورزشهای باستانی»، ت*اریخ ورزش باستانی ایران* (زورخانه)، تهران، ۱۳۳۷.

۷۵. بیل، جیمز، عقاب و شیر، ترجمهٔ مهوش غلامی، تهران، نشر کوبه، ج ۱، ۱۳۷۱.

٧٦. پاکتچی، احمد، هابو حنیفه، دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۵.

۷۸. ــــــه ۱۵ مدین حنبل دا اثرة المعارف بزرگ اسلامی و ۲.

۷۹. پانیکار، ک. م.، آسیا و استیلای باختر، ترجمهٔ محمد علی مهمید، تهرآن، روز، ۱۳۴۷.

۰۸۰ پرایس، کریستین، تاریخ هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجب نیا، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۳۷.

۸۱. ـــــــــــــــ، تاریخ هنر اسلامی، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۹۳.

۸۲ پوپ، آرتور، هنر *ایران در گذشته و آینده،* ترجمهٔ عیسی صدیق، تهران، ۱۳۵۵.

۸۴. پورجوادی، نصراله «گزارشهای ابومنصور اصفهانی در سیر الشلف و نفحات الانس»، *معارف،* دورهٔ ۱۴، ش ۴، آذر ـ اسفند ۱۳۷۹.

۸۴ پورگشتال، هامر، تاریخ امپراتوری عثمانی، ترجمهٔ میرزا زکی علی آبادی، به اهتمام جمشید کیان فر، تهران، انتشارات زرین، ۱۳۹۷.

۸۵. پی. ثن، رشیدوو، سقوط بغداد، ترجمهٔ اسدالله آزاد، مشهد، انتشارات آستان قدس رضوی، ۱۳۹۸.

٨٦. پين، مايكل، فرهنگ انديشة انتقادى، ترجمة پيام يزدانجو، تهران، نشر مركز، ١٣٨٧.

٨٧. تاجبخش، احمد، تأريخ صفويه (هنر، صنعت، ادبيات، علوم، سازمانها)، انتشارات نويد شيراز، ١٣٧٨.

- ۸۸. تاراچند، تأثیر اسلام در فرهنگ هند، ترجمهٔ علی پیرنیا و عزائدین عثمانی، انتشارات پاژنگ، ۱۳۷۴.
  - ۸۹. تاریخ ایران دورهٔ صفویان پژوهشی از دانشگاه کیمبریج، ترجمهٔ یعقوب آژند، نشر جامی، ۱۲۸۰.
- ۹. تشنر، فرانتس، و مقبول احمد، تاریخچهٔ جغرافیا در تمدن اسلامی، ترجمهٔ محمدحسن گنجی و عبدالحسین
   آذرنگ، تهران، ۱۳۷۵.
  - ۹۱. تقی زاده، سیدحسن، تاریخ علوم در اسلام، تهران، ۱۳۷۹.
  - ٩٢. تيرنر، بريان، *ماركس و نهاية الاستشراق*، بيروت، مؤسسة الابحاث الجامعية، ١٩٨١.
    - ۹۳. ثقفی خراسانی، علی رضا، سیر تحولات استعمار در ایران، مشهد، نیکا، ۱۳۷۵.
  - ٩٤. جاحظ، عمروبن بحر، البيان و التبيين، قاهره، چاپ حسن سندوبي، ١٩٣٢/١٣٥١.
- ۹۵. جامی، احمد، مقامات شیخ الاسلام حضرت خواجه عبدالله انصاری هروی، تهران، چاپ فکری سلجوقی، ۱۳۴۳.
  - ٩٦. ــــ، نقحات الانس، به كوشش محمود عابدى، تهران، ١٣٧٣.
- ٩٧. جزرى، ابوالعز، الجامع بين العلم و العمل، النافع في صناعة الحيل، ترجمة محمد جواد ناطق، تهران، ٩٧١٠.
- ۹۸. جعفریان، رسول، جری*بانها و سازمانهای مذهبی ـ سیاسی ایران (سالهای ۱۳۵۷–۱۳۲۰*)، تهران، موسسهٔ فرهنگی دانش و اندیشهٔ معاصر، ۱۳۸۰.
  - ٩٩. ـــــام منابع تاريخ اسلام، قم، ١٣٧٦.
  - ٠٠٠. جعفري، محمد تقي، فرهنگ پيرو، فرهنگ پيشرو، تهران، ١٣٧٣.
  - ١٠١. جعيط، هشام، بحران فرهنگ اسلامي، ترجمهٔ سيد غلامرضا تهامي، تهران، ١٣٨١.
  - ۲ ۱. جلالی، غلامرضا، مشهد در بامداد نهضت امام خمینی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۸.
    - ۰ ۱ . مجنّیس، هورست ولدمار، ت*اریخ هنر*، ترجمهٔ پرویز مرزبان، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۵۹.
      - ٩٠١. جورج، امرى، جورج لوكاچ، ترجمهٔ عزتالله فولادوند، سمر ـ دفتر ويراسته، ١٣٧٢.
  - ۱۰۵ جهانگشای خاقان، (تاریخ شاه اسماعیل) مقدمه، اسلام آباد، مرکز تحقیقات فارس ایران و پاکستان ۱۹۸۰.
    - ۱۰۲. چارشیلی، اوزون، و اسماعیل حقی، تاریخ عثمانی، ترجمهٔ ایرج نوبخت، تهران، ۱۳۱۸.
- ۱۰۷. حاثرى، (حاج شبخ عبدالكريم، مؤسس حوزة علمية قم)، به كوشش عمادالدين فياضي، تهران، مركز اسناد انقلاب اسلامي، ۱۳۷۸.
- ۱۰۸. سائری، عبدالهادی، تشیع و مشروطیت در ایران و نقش ایرانیان مقیم عراق، تهران، امیرکبیر، ج ۲، ۱۳۹۴.
  - ١٠٠ حرّ عاملي، محمدحسن، وسائل الشيعة، قم، آل البيت، ١٣١٢، ج ١٨.
- ۱۱۰. حسینیان، روحالله، بیس*ت سال تکاپوی ا*سلام شیع*ی در ایران* ۱۳۲۰–۱۳۲۰، تهران، مرکز اسماد اس<sup>قلاب</sup> اسلامی، ۱۳۸۱،
- ۱۱۱. ـــــــــــــه سال ستيز مرجعيت شيعه (۱۳۲۳-۱۳۲۱)، تهران، مركز اسناد انقلاب اسلامي، ۱۳۸۲.
  - ۱۱۲. حکمت، علی اصغر، سرزمین هند، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۷.
    - ۱۱۳ محکیمی، محمدرضا، و دیگران، *الحیا*ة، تهران، ج ۱، ۱۳۰۸ ق.
      - 11۴. حنبلی بغدادی، ابن عمار، *الفتو*ة.
      - 110. حنفى، حسن، الاصوليه الاسلاميه، قاهره، مكتبة مدبولي.
  - ۱۱۲. خرمشاهی، بهاءالدین، *دانشنامهٔ قرآن و قرآن پژوهی*، تهران، دوستان و ناهید، ج ۱، ۱۳۷۷.
  - ١١٧. خفيرى بيك، محمد، تاريخ التشريع الاسلامي، بنارس، ادارة البحوث الاسلامية، ١٤٠٣ ق.

۱۱۸. خلجی، عباس، اصلاحات امریکایی و قیام پانزده خرداد، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱.

۱۱۹. خواندمبر، حبیب *السیر، زیر نظر محمد دبیر سیاقی، تهران، کتابفروشی خیام، ۱۳۹۲*.

۱۲۰. خوانساري، محمد، روضات الجنات، تهران، ۱۳۴۷ق.

١٢١. \_\_\_\_\_، قوانين منطق صورى، تهران، ٥٢ ـ ١٣٣٦.

۱۲۲. خورشاهبن قباد الحسینی، تاریخ ایلچی نظام شاه، تصحیح محمد رضا نصیری، تهران، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، ۱۳۷۹.

۱۲۳. دابینوویج، اسکار.ک. آ.، طرح یهودیان قبرس، نیویورک، انتشارات هرتزل، ۱۹۲۲.

۱۲۴. داناسرشت، اکبر، مهروردی و ملاصدرا، تهران، ۱۳۴۸.

۱۲۵ دانش پژود، محمدتقی، یاز منطق ارسطو تا روششناسی نوین»، مجلهٔ جلوه، س ۱، ش ۱، ص ۲۴.

١٢٦. دراسات في الحسية و المحتسب عند العرب، بغداد، ١٩٨٧.

۱۲۷. دکمجیان، هرایر، جنبشهای اسلامی معاصر، ترجمهٔ حمید احمدی، تهران، کیهان، ۱۳۷۰.

۱۲۸ دنبلی (مفتون)، عبدالرزاق، ما ترالسلطانیه، به کوشش غلام حسین صدری افشار، تهران، ابن سینا، ۱۳۵۱.

۱۲۹. دورانت، ویل، تاریخ تمدن: مشرق زمین، گاهوارهٔ تمدن، تهران، علمی و فرهنگی، ج ۱، ۱۳۹۵.

۱۳۰. ـــــــه، مشرق زمین (گاهواره تمدن)، ترجمهٔ احمد آرام و دیگران، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۷۰.

۱۳۱. دوری، عبدالعزیز، بحث فی نشاة علم التاریخ عندالعرب، بیروت، ۱۹۹۳.

۱۳۲. دولافوز، ث. ف.، تاریخ هند، ترجمهٔ محمدتقی فخرداعی گیلانی، تهران، کمیسیون معارف، ۱۳۱٦.

۱۳۳. دولاکامپانی، کریستیان، تاریخ فلسفهٔ در قرن بیستم، ترجمهٔ باقر پرهام، تهران، آگاه، ۱۳۸۰.

۱۳۴. دهخدا، على اكبر، امثال و حكم، ج ٢.

۱۳۵. دیماند، م.س.، راهنمای صنایع اسلامی، ترجمهٔ عبدالله فریار، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۹۱.

۱۳۱. رئیس نیا، مقدمه، نصوح مطراق چی، بیان منازل، تهران، ۱۳۷۹.

۱۳۷. رازی، زکریا، سیرت فلسفی، ترجمهٔ عباس اقبال، تهران، ۱۳۱۵.

۱۳۸. راس، لرد کین، قرون عثمانی، ترجمهٔ پروانه ستاری، تهران، ۱۳۷۳.

۱۳۹. رامی گلوجه، سجاد، قا جاریه، انگلستان و قراردادهای استعماری، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۰. ۹۲۰. رامهرمزی، شهریار، عجالب الهند، ترجمهٔ محمد ملک زاده، تهران، ۱۳۴۸.

۱۴۱، راوندی، مرتضی، تاریخ اجتماعی ایران، تهران، نگاه، ج ۲، ۱۳۴۷.

۱۴۲. رجایی، فرهنگ، اندیشه سیاسی معاصر در جهان عرب، تهران، ۱۳۸۱.

۱۳۲. ................. ، تحول اندیشهٔ سیاسی در شرق باستان، تهران، تومس، ۱۳۷۲.

۱۳۵، رجبی، محمدحسن، زندگینامهٔ سیاسی امام خمینی، تهران، مرکز اسناد امتلاب اسلامی، ۱۳۷۸،

۱۳۲. رحماًنیان، دارپوش، *چالش جمهوری و سلّطنت در ایران؛*  ز*وال قا جار و روی کارآمدن رخباشا*ه، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۹.

۱۳۷. رشیدرضا، محمد، السنة و الشیعة، قاهره، ۱۳۹۹ ق.

۱۳۸، رشید منوره جمال، قدیم اسلامی مدارس، لاهوره بی تا،

۱۳۹. رضوی اطهر، حباس، تاریخ تصوف در هند، ترجمهٔ منصور معتمدی، مرکز نشر دانشگاهی، ج ۱، ۱۳۸۰.

- ۱۵۰ رضوی، سید عباس، هسید جمال الدین فرزند حوزه، سید جمال جمال حوزه ها، به کوشش نویسندگان
   مجلهٔ حوزه، قم، دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیهٔ قم، ۱۳۷۵.
- ۱۵۱. رفاعی، فؤادبن سید عبدالرحمن، تفود صهیونیسم بر رسانه های خبری و سازمانهای بین *المللی*، ترجمهٔ حسین سروقامت، تهران، انتشارات کیهان، ۱۳۷۷.
  - ۱۵۲. رفیعی علامرودشتی، علی، درآمدی بر دایرةالمعارف کتابخانه های جهان، قم، ۱۳۷۴.
  - ۱۵۳. رکنزاده آدمیت، محمد حسین، فارس و جنگ بین الملل، تهران، اقبال و شرکاء، ۱۳۴۹.
    - ۱۵۴. رواسانی، شاپور، تهضت جنگل، تهران، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۸۱.
    - 100. روحانی، حمید، نهضت امام خمیتی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ج ۱، ۱۳۷۴.
    - ۱۵٦. روزنتال، فرانتس، تاریخ و تاریخنگاری در اسلام، ترجمهٔ اسدالله آزاد، مشهد، ۱۳۲۵.
  - ۱۵۷. روکاچ، لیویا، تروریسم مقدس اسرائیل، ترجمهٔ مرتضی اسعدی، تهران، کیهان، ۱۳۹۵.
  - ۱۵۸. روملو، حسن بیگ، *احسن التواریخ،* به تصحیح عبدالحسین نوایی، تهران، انتشارات بابک، ۱۳۵۷.
    - ۱۵۹. ریاحی، محمد امین، زبان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، تهران، ۱۳۹۹.
- ۰ ۱ ۶. ریاضالسلام، *تاریخ روابط ایران و هند* (در دورهٔ صفویه و افشاریه)، تـرجــهٔ مـحمدباقر آرام و عـباسقلی غفاریفرد، تهران، سپهر، ۱۳۷۳.
  - ١٦١. زاهدى، حسين ابدال، سلسله النسب صفويه، تهران، انتشارات ايرانمهر، ١٣٢٠.
    - ١٦٢. زركلي، خيرالدين، الاعلام، قاهره، ١٢٢٧.
- ۱۶۳. زرگرینژاد، غلام حسین، ر*سائل مشروطیت (۱۸ رساله و لایحه دربارهٔ مشروطیت)*، تهران، کویر، ۱۳۷۴.
- (مجموعه مقالات)، به کوشش غلام حسین زرگری نژاد و رضا رئیس طوسی، تهران، موسسهٔ حسینیهٔ ارشاد، ۱۴۷۱.
- - الابحاث، ش ۱۰، ۱۹۸۶، ص ۴۷-۳۵. ۱۹۷۷ زکریایی، محمدعلی، د*رآمدی بر جامعهشناسی روشنفکری دینی،* تهران، آذریون، چ ۳، ۱۳۷۸.
    - ۱٦٨. زمرشيدي، حسين، نقش آجر و كاشي در نماي مدارس، تهران، زمرد، ١٣٧٨.
- ۱۶۹. زهیر دیاب، محمد، پسازمان نظامی»، سیاست و حکومت رژیم صهیوتیستی، مرکز مطالّعات و تحقیقات اندیشه سازان نوره تهران، انتشارات مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۷.
- ۱۷۰. زیباکلام، صادق، سنت و مدرثیته؛ ریشه یاب*ی علل ناکامی اص*لاحات و توسازی سیاسی در ایران هصر قاجار، تهران، روزنه، ۱۳۷۷.
  - ۱۷۱. زیدان، جرجی، تاریخ تمدن اسلام، ترجمهٔ علی جواهر کلام، تهران، امیرکبیر، ۱۳۲۳.
  - ١٧٢. \_\_\_\_\_، تأريخ تمدن اسلام، ترجمهٔ على جواهر كلام، تهران، اميركبير، ١٣٦٩.
- ١٧٣. زيدان، عبدالكريم، *المدخل للدراسة الشريعة ا*لاسلامية، بيروت ـ عمان مؤسسة الرسالة، مكتب البشائر، ج ١١٠ ١٣١١ ق / ١٩٩٠.
  - ۱۷۴. ساعی، احمد، مسائل سیاسی داقتصادی جهان اسلام، تهران، سبت، ۱۳۷۷.
    - ۱۷۵. ساکت، محمدحسین، مفاد داوری در اسلام، مشهد، ۱۳۹۵.
  - ١٧٦. ساندوز، ج. ج.، تاريخ فتوحات مفول، ترجمة ابوالقاسم حالت، تهران، اميركبير، ج ٢، ١٣٦٣.

١٧٧. سپهر (لسان الملك)، محمد تقى، ناسخ التواريخ، به كوشش جمشيد كيان فر، تهران، اساطير، ج ١، ١٣٧٧.

۱۷۸. سجادی، سید صادق، واقطاع، دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۹.

۱۷۹. سزگین، فؤاد، تاریخ نگارشهای عربی، ج ۳، تهران، خانهٔ کتاب، ج ۳.

٠ ١٨. سعيد، ادوارد، الاستشراق، ترجمهٔ كمال ابوديب، بيروت، ١٩٨١.

۱۸۱. سلسلهٔ پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج، ترجمهٔ عباس مخبر، تهران، طرح نو، ج ۳، ۱۳۷۵.

۱۸۲. سلطان زاده، حسین، تاریخ مدارس ایران در عهد باستان تا تأسیس دارالفنون، تهران، آگاه، ۱۳۹۴.

١٨٣. سمايلو فتش، احمد، فلسفة الاستشراق و اثرها في الادب العربي المعاصر، قاهره، ١٩٨٠.

۱۸۴. سهروردی، یحییبن حبش، مجموعه مصنفات شیخ اشراق، به کوشش کوربن، تهران، ۱۳۸۰.

۱۸۵. سيد قطب، معالم في الطريق، دارالمشرق، بيروت ـ قاهره، ۱۹۸۰.

۱۸۲. سید کباری، علی رضا، حوزه های علمیه شیعه در گستره جهان، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۸.

۱۸۷. سیف، احمد، اقتصاد ایران در قرن نوزدهم، تیران، نشر چشمه، ۱۳۷۳.

۱۸۹. سیوری، راجر، *ایران عصر صفوی*، ترجمهٔ کامبیز عزیزی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۴.

١٩٠ ----- درياب صفويان، ترجمة رمضان على روحالهي، تهران، نشر مركز، ١٣٨٠.

۱۹۱. شادمان، سیدفخرالدین، «تسخیر تمدن فرنگی»، آرایش و پیرایش زبان، تهران، ۱۳۲٦.

۱۹۲. شاردن، سیاحتنامهٔ شاردن، ترجمهٔ محمدعباسی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳٦.

١٩٣٠. شاكر، محمود، المتنبي رسالة في الطريق إلى ثقافتنا، قاهرة كتاب الهلال، ١٩٨٧.

۱۹۴. شاملو، ولى قلىبن داودبن قلى، قصص الخاقائي، تصحيح و پاورتى سيدحسن سادات ناصرى، تهران،

۱۹۵. سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ، ۱۳۷۱.

۱۹۲. شاو، استانفورد جی.، تاریخ امپراتوری عثمانی و ترکیهٔ جدید، ترجمهٔ محمود رمضانزاده، مشهد، ۱۳۷۰.

۱۹۷. شبلی نعمانی، تاریخ علم کلام، ترجمهٔ داعی گیلانی، تهران، ۱۳۲۸.

۱۹۸. شرابی، هشام، روشنفکران هرب و غرب، ترجمهٔ عبدالرحمان عالم، دفتر مطالعات سیاسی و بینالمللی، ۱۳۹۴.

١٩٩. شرف الدين، على بن عبد الكريم، الزيدية نظرية و تطبيق، العصر الحديث، ج ٢، ١٣١٢ ق.

۲۰ شریعتی به روایت استاد ساواک، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۷۸.

۲۰۱. شریعتی، علی، *از کجا آخاز کنیم؟* تهران، ۱۳۹۰.

۲۰۲. شریف، میان محمد، تاریخ فلسفه در اسلام، تهران، ۱۳۹۷.

۲۰۳. شریف، میان محمد، منابع فرهنگ اسلامی، ترجمهٔ سید جلیل خلیلیان، تهران، ۱۳۵۹.

۲۰۴، شفایی، حسن، ملاک اصول استنباط، سیجا، ۱۳۵۳.

۲۰۵. شمیم، علی اصغره *ایران در دورهٔ سلطنت قاجار*، تهران، علمی، ۱۳۷۰.

۲۰۹. شهرستانی، محمد، الملل و النحل، به کوشش محمد جواد مشکور، تهران، ۱۳۶۱.

۲۰۷. شهیدی دیگر از روحانیت، نجف، انتشارات روحانیون خارج از کشور، بی تا.

۲۰۸. شهیدی، سیدجعفر، *تاریخ تحلیلی اس*لام، تهران، وزارت آموزش و پرورش، ۱۳۶۹.

٢٠٩. شيخ الاسلامى، محمد جواد، سيماى احمد شاه قاجار، تهران، نشر گفتار، ١٣٧٢.

۰ ۲۱. شیخ فرشی، فرهاد، روشتفکری دیشی و انقلاب اسلامی، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱.

۲۱۱. شیمل، آن ماری، ادبیات اسلامی هند، ترجمهٔ یعقوب آژند، امیرکبیر، ۱۳۷۳.

- ۲۱۲. صاحبی، محمد جواد، اندیشه اصلاحی در نهضتهای اسلامی، تهران، کیهان، ۱۳۲۷.
- ۲۱۳. صالحبن جناح، کتاب *الادب و المُرو*ة، ترجمه و تصحیح سید محمد دامادی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالمات فرهنگی، تهران، ۱۳۷۳.
  - ٢١۴. صبحىالصالح، *النُّظُم الاسلامية؛ نشأ تها و تطورها*، بيروت، دارالعلم للملايين، ٩٨٠.
- ۲۱۵. صحیقة تور، به کوشش سازمان مدارک فرهنگی انقلاب اسلامی، تهران، سازمان چاپ و انتشارات و زارت فرهنگ
   و ارشاد اسلامی، ج ۱، ۱۳۷۰.
  - ٢١٦. صدر، حسنبن هادى، تأسيس الشيعه لعلوم الاسلام، بغداد، ١٣٨١.
    - ٢١٧. صدر، سيد حسن، تأسيس الشيعة الكرام، الفنون الاسلام.
      - ٢١٨. صدر، سيد محمدباقر، الاسلام يقود الحياة.
    - ۲۱۹. صرامی، سیفالله، حسبه یک نهاد حکومتی، قم، ۱۳۷۷.
  - ۲۲۰. صفا، ذبیحالله، تاریخ ادبیات ایران، تهران، فردوس، ج ۲، ۱۳۳۱، ج ۵، ۱۳۷۳.
  - ۲۲۱. ـــــــ، تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی تا اواسط سدهٔ پنجم، تهران، ج ۱، ۱۳۵٦.
    - ۲۲۲. طاهری، عبدالله ناصری، علل و آثار جنگهای صلیبی، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۳.
      - ٢٢٣. طوسى، محمدبن حسن، الخلاف، تهران، ١٣٧٧ ق.
        - ۲۲۴. طهرانی، آقا بزرگ، الذریعة، ج ۱۹،۱۷.
- ۲۲۵. طهطاوی، سید محمد، غروب آفتاب در اندلس: علل انحطاط حکومت مسلمانان در اسسپانیا، تهران، دارالصادقین، ۱۳۸۱.
  - ۲۲۲. عبادی، منصوربن اردشیر، متاقب الصوفیّه، به کوشش محمدتقی دانشپژوه و ایرج افشار، تهران، ۱۳۹۲.
    - ٢٢٧. عبدالجليل، ج. م.، تاريخ ادبيات عرب، ترجمهٔ آذرناش آذرنوش، تهران، ١٣٦٣.
    - ۲۲۸. عبدالرزاق، جعفر، *الدستور و البرلمان في الفكر السياسي الشيعي*، بيروت، دارالهادي، ۲۰۰۲.
      - ٢٢٩. عبدالملك، انور، الاستشراق في ازمة، الفكر العربي، مارس ١٩٨٣.
    - ٢٣. عبده، محمد، *الامام محمد عبده سلسلة المعارف الحد*يثه، دارالقدس، بيروت، ج ٥، ٩٧٨.
      - ۲۳۱. عزّتي، ابوالنضل، پيدايش وگسترش و ادوار حقوق اسلامي، بيجا، بينا، ۱۳۵٦.
      - ٢٣٢. عطارً، محمدبن ابراهيم، تذكرة الاولياء، به كوشش محمد استعلامي، تهران، ١٣٦٠.
- ۲۳۳. عطایی، فرهاد، «عوامل مؤثر در ایجاد حکومت صهیونیستی در فلسطین»، *مطالعات منطقهای*، ح ۵، ۱۳۷۹.
- ۲۳۶. عظیمی، رقیه سادات (تدوینگر)، نهضت جنگل به روایت استاد وزارت امور خارجه، تهران، دفتر مطالعات سیاسی و بینالمللی، ۱۳۷۷،
- ۲۳۵. علی دوانی، تهلست روحانیون ایران، تهران، مرکز اسناد انتلاب اسلامی، ح ۵ و ۶ (در یک محله)، ۱۳۷۷.
- ۲۳۲. عمید زنجانی، عباس ملی، انقلاب اسلامی ایسران (صلل، مسسائل و تستلّام سسیاسی)، شهران، دفتر نشو معارف، ۱۳۸۱.
- ۲۳۷. عنایت، حمید، سیری در اندیشه سیاسی در اسلام، ترجمهٔ بها الدین خرمشاهی، تهران، خوارزمی، ۱۳۹۰. ۲۳۷ می دانتهای عبدالدن محمد، دفاصات حس القضاه همدانی: ترجمهٔ دسالهٔ شکوری الغرب، ترجمه و تحشیهٔ
- ۲۳۸. عینالقضاة، عبدالدین محمد، دفاحیات حین القضاة هم*دانی: ترجمهٔ رسالهٔ شکوری الفریب*، ترجمه و تعشیهٔ قاسم انصاری، تهران، ۱۳۹۰،
  - ٢٣٩. غزالي، ابو حامد محمد، المنتقل من الضلال و المقصح عن الاحوال، به كوشش محمد جابر، مصر، بي تا.
    - ۲۴۰. غزالی، محمدبن محمد، احیاء علوم الدین، بیروت، ۲۰۹۱/۱۴۰۱.

۲۲۱. هماری، هماستای، روابط صفویه و ازبکان، تهران، مؤسسه چاپ و انتشارات وزارت خارجه، ج ۱، ۱۳۷۹.

۲۳۲. هبامه، موحبها، تماريخ الدولة الاسلامية و تشريعها، بيروت، المكتب التجارى للطباعة، ١٩٦٦.

۲۲۳ ، فانحى نزاد، هايت الله والدلس، دا ترة المعارف يزرك اسلامى، ج ١٠.

۲۲۲. فارانی، ابونمسر، احمساء العلوم، قاهره، ۱۹۴۸.

۲۲۵. فارسي، جلال الدين، زواياي تاريك، تهران، حديث، ۱۳۷۳.

۲۴۱، فاردر، هنری جورح، *تاریخ موسیقی خاور زمین، ترجمهٔ بهزادباشی، تهران، ۱۳۱*۲،

٧٣٧. ......ه موسيقى، ترجمة مصطفى علم، تهران، انتشارات مهر، ١٣٢٥.

۲۲۸. فوحی، محمد، ثقد خیاار، ثقد ادبی، در سیک هندی، نشر روزگار، ۱۳۷۱.

۲۴۹. فخراس، الراهيم، سرد*ار جنگان،* تهران، جاويدان، بي تا.

۰ ۲۵. فراموری، احمد، باناریخ جغرافی در دورهٔ اسلامی»، مجلهٔ تقلم، ش ۱، ص ۵۳۸.

۲۵۱. فراهاس مندرد، مهادی، مهاجرت علمای شیعه از جبل عامل به ایران، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۷.

۲۵۲. فرزند ملت در آیینهٔ انقلاب اسلامی، به کوشش مرکز مدارک فرهنگی انقلاب اسلامی، تهران، وزارت ارشاد اسلامی، ح ۱، ۱۳۹۱.

۲۵۳. فرو یاد، دیگیمویاد، نا خوشایندیهای فرهنگ، ترجمهٔ امید مهرگان، تهران، گام نو، ۱۳۸۲.

۲۵۴. فرهنگ روابط بین *الملل، ترجمهٔ حسن پستا، تهران، فرهنگ معاصر، ۱۳۷۵*.

د ۲۵. فريدون ستن، منشأ ت السلاطين، استانبول، ۱۲۷۴ ق.

٢٥٦. فلسمى، مصرالد، وجنگ جالدران، مجلة دانشكادة ادبيات، س ١، ش ٢، ص ١١١.

۲۵۷. \_\_\_\_\_\_ ، زندگانی شاه عباس، تهران، انتشارات علمی، ۱۳۷۱.

۲۵۸ ، علوره وبلم ، جستارها بي از تاريخ اجتماعي ايران در عصر قاجار، ترجمهٔ ابوالقاسم سرى ، تهران ، توس ، ح ۲.

739. فهيم، سيست، وقصة الانثروبولوجياء، *عالم المعرفة، كويت، ش* ٩٨، ١٩٨٦.

، ۲۹. هؤاد سزگذن، تاریخ التراث العربی، ج ۱، جزء ۴ عربی،

۲۹۱، نائم منام داهانی، مبرزا عیسی، احکام الجهاد و اسباب الرّشاد، به کوشش غلام حسین زرگری نژاد، تهران، ندم د ۱۳۸۰

۲۲۲. قالة معمدالهادى، عبدالعليم بن، القراءاة القرانية: تاريخها، ثبوتها، حجيتها و احكامها، ببروت، ١٩٩٩.

۲۶۳. قبادیاسی، ناصر حسرو، سقرنامه، به کوشش محمد دبیر سیاقی، تهران، زوار، ۱۳۷۳.

۲۲۴. دربانی، آنوالمناسم، ژندگینامهٔ ریاضید*انان دورهٔ اس*لامی، تهران، ۱۳۲۵.

۲۶۵. \_\_\_\_\_\_ ، زندگینامهٔ ریاضیدانان دورهٔ اسلامی، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۹۵.

۲۹۲، قربانی، زین المایا، بن، علل پیشرفت اسلام و انحطاط مسلمین، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۲،

۲۹۷، فریشی، محمدین احمد، آثین شهرد*اری*، چاپ و ترجمهٔ حمفر شعاره تهران، ۱۳۹۰،

۲۹۸. دزلسنگی، محمدتنی، ۱/۱مام شعبیتی، گفتمان احیاه و چالش با گفتمانهای خالب»، ایدئولوژی، رهبری و قرایتد انقلاب اسلامی (مجموحهٔ مقالات) موسسهٔ چاپ و نشر مروج، ۱۳۸۲.

۹ ۲۷، قشیری، هبدالکریمبن هوازن، *الرسالة القشیریة*، چاپ معروف زریق و علی عبدالحمید بـلطهجی، بـیروت، ۱۲۰۸ / ۱۲۰۸،

، ۲۷، قطبالدین شیرازی، محمدبن مسعود، شرح کلمة الاشراق سهروردی، به کوشش عبدالله نورانی و مهدی محقق، تهران، ۱۳۸۰،

- ٢٧١. قلقشندي، صبح الاعشى في صناعة الانشاء، ج ١٠
- ۲۷۲. قمى، عباس، هدية الاحياب، تهران، اميركبير، ١٣٦٣.
- ٧٧٣. قيس آل قيس، الايرانيون و الادب العربي، تهران، مؤسسة البحوث و التحقيقات الثقافية، ج ٥، ١٣٦٢.
  - ۲۷۴. کاتوزیان، محمدعلی، استبداد، دموکراسی و نهضت ملی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۲.
  - ۲۷۵. کاظم زاده، فیروز، روس و انگلیس در ایران، ترجمهٔ منوچهر امیری، تهران، انقلاب اسلامی، ۱۳۷۱.
- ۲۷۶.کاکایی، سیامک، «تأثیر طرح نظم نوین جهانی بر صلح اعراب و اسرائیل»، سلسله مقالات خاورمیانه شناسی، مرکز پژوهشهای علمی و مطالعات استراتژیک خاورمیانه، فروردین ۱۳۷۵.
  - ۷۷۷. کخ، ابا، معماری هند، ترجمهٔ حسین سلطانزاده، تهران، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۷۳.
- ۲۷۸. کراچکو فسکی، ایگناتی یولیانو و یچ، تاریخ نوشته های جغرافیایی در جهان اسلامی، ترجمهٔ ابوالقاسم پاینده، تهران، ۷۳۱.
- ۲۷۹. کرباسچی، غلامرضا (تدوینگر)، ت*اریخ شفا هی انقلاب ا*سلا*می (تاریخ حوزهٔ علمیهٔ قم)*، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ج ۱، ۱۳۸۰.
- . ۲۸. کرمانشاهی، آقااحمد، مرآت الاحوال جهان نما، به تصحیح و اهتمام علی دوانی، تهران، مرکز اسناد انقلاب، ۱۳۷۵.
  - ۲۸۱. کریمیان، علی رضا، جنبش دانشجویی در ایران، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱.
    - ۲۸۲. كريمى، محمد، پشت نقاب صلح، تهران، كيهان، ۱۳۷۹.
    - ۲۸۳. کسروی، احمد، تاریخ مشروطهٔ ایران، تهران، امیرکبیر، ج ۱، ۱۳۵۷.
    - ۲۸۴. كشّى، محمد، معرفة الرجال، به كوشش حسن مصطفوى، مشهد، ۱۳۴۸.
    - ٢٨٥. كلاباذي، ابوبكر محمدبن ابراهيم، التعرف لمذهب اهل التصوف، دمشق، ١٩٨٦.
      - ٢٨٦. كليني، *الكافي في الفروع*.
- ۲۸۷. كواكبى، عبدالرحمان، طبايع الاستبداد، ترجمهٔ عبدالحسين فاجار، به كوشش صادق سجادى، تهران، تاريخ ايران، ۱۳۱۴،
  - ۲۸۸. کوربن، هانری، تاریخ فلسفهٔ اسلامی، ترجمهٔ جواد طباطبایی، تهران، ۱۳۷۷.
    - ۲۸۹. كونل، ارنست، هنر اسلامي، ترجمهٔ هوشنگ طاهري، تهران، توس، ۱۳۵۵.
      - ۰ ۲۹. کیائی نژاد، نورالدین، سیرعرفان در اسلام، تهران، اشراقی، ۱۳۶۳.
  - ۲۹۱. گاردنر، برایان، کمپانی هند شرقی، ترجمهٔ کامل حلمی و منوچهر هدایتی، نشر پژوهه، ۱۳۸۳.
- ۲۹۲. کارودی، روژه، پروندهٔ اسرائیل و صهیوئیسم سیاسی، ترجمهٔ نسرین حَکَمی، تهران، سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۹۹،
  - ۲۹۳. گرجی، ابوالقاسم، مفالات حقوقی، ج ۲،
  - ۲۹۴. گروسه، رنه، *تاریخ چنگهای صلیبی*، ترجمهٔ ولیالهٔ شادان، تهران، نشر فروزان، ۱۳۷۷.
    - ۲۹۵. گلبیدی، حسین، آیت الله کاشائی و نفت، تهران، انتشارات اسلامی، ۱۳۸۰.
      - ۲۹۲. گل محمدی، احمد، جهانی شدن، هویت، تهران، نشر نی، ۱۳۸۱.
        - ٢٩٧. كيلاني، عبدالكريم، حاشيه الانسان الكامل، قاهره، ١٩٥٨.
    - ۲۹۸. گیلانی، قمر، ف*یالتصبوف ا*لاسلامی، مفهومه و تطوره و اعلامه، بیروت، ۱۹۲۲.
      - ۲۹۹. لا کوست، ایو، جهانبینی این خلدون، ترجمهٔ مظفر مهدوی، تهران، ۱۳۹۳.

- ٠٠٠ لوبون، گوستاو، تاريخ تمشل اسلام و هرب، ترحمة سيد هاشم حسيني، تهران، انتشارات كتابفروشي اسلاميه، ١٣٣٧.
  - ٣٠١. لوكاس، هنري، تاريخ تمشال ترجمة صالحمين آذرنگ، تهران، ١٣٦٦.
- ۳۰۲. ماله، آلبر، و ژول ایزاک تاریخ قرون وسطهٔ اقسمت دوم)، توجمهٔ عبدالعسین هؤیر، تنهران، انتشارات این سینا، ۱۳۵۹.
  - ۲۰۳ ماهرالنقش، محمود، طرح و اجراس تقش در كاشيكارى ايران: دورة اسلامى، تهران، موزة رضا عباسى،
    - ٣٠٣. ماير، فرينس، ابوسعيد ابه إخبير؛ حقيقت و افسانه، ترجمه مهرآفاق بايبوردي، تهران، ١٣٧٨.
      - ٥٠٥. مبارك، ذكى، الشلائع الشبوية في لادب العربي، قاهره، ١٣٥٤ ق.
  - ٣٠٦، مبارك، شيخ ابوالفضل، اكبرز مه، به كوشش خلامرضا طباطبايي مجد، تهران، مؤسسه مطالعات و تحقيقات.
    - ٣٠٧. متقى، على بن حسام الدين، كتنز لعمال في سنين الاقوال و الاقعال، بيروت، ج ١، ١٩٩٨.
      - ۸ ۳. محجوب، محمد جعفر، سیبری قدر تاریخ قنوت.
- ۳۰۹. محقق داماد، سید مصطفی، ۱۰ بی در بی در بی داشرة تمعارف بزرگ اسلامی، زیر نظر سید محمد کاظم صوسوی بجنوردی، ج ۲،
- ۱۳۱۰ محمد الساداتی، احمد، تاریخ "مسلمین فی شبه "غاره الهند و باکستانیه و حضارتهم، مکتبة نهضةالشرق،
   جامعه القاهره، الطبعة الدانه، ۱۹۱۰.
- ۱۳۱۱. محمد المسیری، عبدالوهاب، همهیوتیسم، ترجمهٔ لواء رودباری، تهران، مؤسسهٔ چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه، ۱۳۷۴.
- ٣١٢. محمد امزيان، محمد، منهج "بحث "لا جنماعي، بين *الوضعية والمعيارية*، هيرندن، فيرجينيا، الولايات المتحدة الامريكيه، ١٩٩١ / ١٤١٢.
  - ٣١٣. محمد حسن، زكى، هنر ايران، ترجمة محمد ابراهيم اقليدى، انتشارات صداى معاصر، ١٣٧٧.
  - ٣١٤. تتحتصاني، صبحى رجب، قلسقة تتشريع في الاسلام، بيروت، دارالعلم للملايين، ج ٥، ٥٩٨٠.
  - ۳۱۵. محیط مافی، هاشم، مقدمات مشروخیت، به کوشش مجید تفرشی و جواد جانفدا، تهران، علمی، ۱۳۹۳.
    - ۳۱٦. مددپور، محمد، تجنیات حکمت معنوی در هنر اسلامی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۴.
- ۳۱۷. ــــــــــــــ، سیر تفکر معاصر؛ تجدد و دینزدایی در اندیشه های میرزا ملکم خان ناظم الدوله، تهران، تربیت، ۱۳۷۲.
- ۳۱۸. ــــــه سیر تفکر معاصر، کتاب دوم: تجدد و اصلاح دین در اندیشه های سید جمال الدین اسدآبادی، تهران، تربیت، ۱۳۷۲.
  - ۱۹۵۲. مدرس رضوی، محمد تقی، احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی، تهران، ۱۳۵۲.
  - ۲۲۰ مدرسي چهاردهي، نورالدين، سلسله هاي صوفية ايران، تهران، انتشارات بتونك، ۲۳۹۰.
  - ۲۲۱، مدرسی طباطبایی، سید حسبن، مقدمه ای بر فقه شیعه، ترجمهٔ محمد آصف فکرت، مشهد، ۱۳۹۸،
    - ٣٢٢. مديرشانه چي، كاظم، حمام الحديث، مشهد، دانشگاه فردوسي، ١٣٥٣.
  - ۳۲۳. مراد، ۲.۲ حامد الگار، و دیگران، نهضت بی*دارگری در جهان اسلام، ترجمهٔ محمدمهدی جعفری، تهران، شرکت* سهامی انتشار، ۱۳۹۲.
  - ۳۲۴. مرصع رنگین، منتخبی از آثار نفیس خوشنویسان بزرگ ایران تا نیمهٔ قرن چهاردهم، تهران، انتشادات انجمن خوشنویسان ایران، ج ۱، ۱۳۹۳، ج ۲، ۱۳۹۲.
    - ۳۲۵. مستوفی، عبدالله، شرح زندگانی من یا تاریخ اجتماعی و اداری دوره قاجار، تهران، زوار، ج ۲، ۱۳۷۱.

- ٣٢٦. مصاحب، غلامحسين (سرپرست)، دايرة المعارف فارسى، ج ١.
- ٣٢٧. مصطفى، جواد «مقدمة» الفتوة، نوشتة ابن عمار حنبلي بغدادي،
- ٣٢٨. مطهرى، مرتضى، آشنايي با علوم اسلامى، بخش اصول فقه، تهران، ١٣٦٣.
- ٣٢٩. ــــــــــ، احياء تفكر اسلامي، تهران، دفتر انتشارات اسلامي، ١٣٦١.
- ٣٣٠. \_\_\_\_\_، ده گفتار (مجموعه مقالات)، تهران، صدرا، چ ٥، ١٣٧٣.
- ۳۳۱. منتاح، الهامه، و وهاب ولی، نگاهی به روند نفوذ و گسترش زبان و ادب فارسی در ترکیه، تهران، ۱۳۷۴.
- ۳۳۲. مک ورثر، لدل، «گناه تکنولوژی مدیریت: دعوت هیدگر به تفکر»، فلسفه و بحران غرب، ترجمهٔ محمدرضا جوزی، تهران، هرمس، ۱۳۷۸
  - ٣٣٣. مكى، حسين، تاريخ بيست ساله ايران، تهران، علمى، ١٣٧٤.
- ۳۳۴. سلایی توانی، علیرضا، مجلس شورای ملی و تحکیم دیکتاتوری رضاشاه، تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۱.
- - ٣٣٦. منظورالاجداد، محمدحسين (تدوينگر)، مرجعيّت در عرصهٔ اجتماع و سياست، تهران، شيرازه، ١٣٧٩.
    - ٣٣٧. موسوعة الفقه الاسلامي، قاهره، المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية، ج ١،٩٩٠١ ق.
  - ٣٣٨. مولوی، جلال الدين محمدبن محمد، مثنوی معنوی، تصحيح و ترجمهٔ رينولد الين نيکلسون، تهران، ١٣٨١.
    - ٣٣٩. مومسن، ولفكَّانگ ج.، تظريه هاى امپرياليسم، ترجمهٔ احمد ساعى، تهران، قومس، ١٣٧٦.
- ۳۴۰. مهدوی، عبدالرضا هوشنگ، تاریخ روابط خارجی ایران از ابتدای دوران صفویه تا پایان جنگ دوم جهانی، امیرکبیر، ۱۳۷۵.
  - ۱۴۲. مشمی، لطف الله، از تهضت آزادی تا مجاهدین، تهران، صمدیه، ج ۱، ۱۳۷۸.
- ۲۴۲. میرفندرسکی، احمد، پیدایش و سقوط امپراتوری مستعمراتی پرتغال در هند، انتشارات ابنسینا، ۱۳۴۱.
  - ۳۴۳. مبکل، آندره، با همکاری هانری لوران، اسلام و تمدن اسلامی، ترجمهٔ حسن فروغی، تهران، ۱۳۸۱.
- ۳۴۴. سیدلی، آلدو، علوم اسلامی و نقش آن در تحولات علمی جهان، ترجمهٔ محمدرضا قدس رضوی، تهران، ۱۳۷۱.
  - ۳۴۵. مؤنس، حسین، سپیله دم اندلس، ترجمهٔ حمیدرضا شیخی، مشهد، آستان قدس رضوی، ۱۳۷۳.
    - ۳۴٦. نائینی، میرزا حسین، تنبیه الامة و تنزیه الملة، تهران، شرکت سهامی انتشار، چ ۸، ۱۳٦۱.
- ۳۴۷. نجاتی، غلام رضا، شص*ت سال خدمت و مقاومت (خاطرات مهندس مهدی بازرگان)*، تهران، موسهٔ خدمات فرهنگی رسا، ج ۱، ۱۳۷۵.
  - ۳۴۸. نجاتی، غلام رضا، تاریخ سیاسی بیست ساله ایران، تهران، موسسهٔ خدمات فرهنگی رسا، ۱۳۷۳.
    - ۳۴۹. نجفی، رضا، «ثیچه و ارزیابی غرب» غرب و غرب شناسی، تهران، سروش، ۱۳۷۸.
- . ۳۵. نجفی، موسی، اندیشهٔ سیاسی و تاریخ نهضت حاج آقا نورالله اصفهائی، تهران، مؤسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر
  - ۳۵۱. ...... تعامل دیانت و سیاست در ایران، تهران، موسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر ایران، ۱۳۷۸.
- ۴۵۲. \_\_\_\_\_ ، و موسی فقیه حقانی ، تاریخ تحولات سیاسی ایران؛ بررسی مؤلفه های دین \_ حاکمیت مدتیت و تکوین دولت \_ ملت در گسترهٔ هویت ملی ایران، تهران، مؤسسهٔ مطالعات تاریخ معاصر ایران،

- ٣٥٣. نصر، سيدحسين، علم و تمدن در اسلام، ترجمهٔ احمد آرام، تهران، ج ٢، ١٣٥٩.
- ٣٥٤. نصر، محمدعارف، التنمية السياسية المعاصرة، هيرندن فيرجينيا، الولايات المتحدة الامريكيه، ١٤١٢/١٤١.
- ۳۵۵. نظامالدینزاده، حسن، هجوم روس و اقدامات رؤسای دین برای حفظ ایران، به کوشش نصراله صالحی، تهران، شیرازه، ۱۳۷۷.
  - ۳۵٦. نفیسی، شادی، عقل گرایی در تفاسیر قرن چهاردهم، قم، ۱۳۷۹.
- ۳۵۷. نگارستان خط، مجموعه آثار میرزا غلامرضا اصفهانی، به کوشش احمد سهیل خوانساری، اصفهان. پاژنگ، [بیتا].
  - ۳۵۸. نوایی، عبدالحسین، روابط سیاسی و اقتصادی ایران در دوره صفویه، تهران، سمت، ۱۳۷۷.
    - ٣٥٩. نيكلسون، رينولد، پيدايش و سير تصوف، ترجمهٔ محمدباقر معين، تهران، ١٣٥٧.
  - ۳۶۰. وات، مونتگمری، اسپانیای اسلامی، ترجمهٔ محمدعلی طالقانی، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۵۹.
    - ۳۶۱. وادلا، ر.، خلیج فارس در عصر استعمار، ترجمهٔ شفیع جوادی، تهران، سحاب، ۱۳۵۲.
  - ۳۹۲. واعظ کاشفی سبزواری، مولانا حسین، *فتوت نامهٔ سلطانی،* مقدمهٔ محمدجعفر محجوب، تـهران، انـتشارات بنیاد فرهنگ ایران.
  - ۳۶۳. والهٔ قزوینی اصفهانی، محمد یوسف، *ایران در زمان شاه صفی و شاه عباس دوم،* تصحیح محمد رضا نصیری. تهران، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، ۱۳۸۰.
    - ۳٦۴. وسل، ژبوا، دايرة *المعارفهاي قارسي*، تهران، توس، ١٣٧٩.
    - ۳۲۵. وطن خواه، مصطفی، موانع تاریخی توسعه نیافتگی در ایران، تهران، ۱۳۸۰.
  - ۳۶۶. ولایتی، علی اکبر، ایران و مسئلهٔ فلسطین براساس استاد وزارت امور خارجه (۱۹۳۷ ۱۸۹۷ م / ۱۸۹۷ م ۱ ۱۳۱۷ م ۱۳۱۷ ق)، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۶
    - ٣٦٧. وهب الجبّوري، يحيى، *الخط و الكتابة في الحضارة العربيه*، بيروت، ١٩٩۴.
  - ۳٦٨. هالايد، مالدين، و هرمان گونتس؛ هنرمند و ايراني، هندواسلامي، ترجمهٔ يعتوب آژند، انتشارات مولي، ١٣٧٦.
    - ٣٦٩. هانتينگتون، سامو ثل، تظرية برخورد تمدنها، ترجمة مجتبي اميري، تهران، ١٣٧٤.
    - ۰ ۴۷، هجویری، علیبن عثمان، کشف *المحجوب*، به تصحیح ژوکوفسکی، تهران، طهوری، چ ۲، ۱۳۷۹.
  - ۳۷۱. هنری لطیفپور، پدالله، فرهنگ سیاسی شیعه و انقلاب اسسلامی، تهران، مرکز استناد انبقلاب اسپارمی، ج ۲، ۱۳۸۰.
  - ۳۷۲. هوشنگ مهدوی، عبدالرضا، تاریخ روابط خارجی ایران از ابتدای دوران صفویه تا پهایان جسنگ دوم جهانی، تهران، امیرکبیر، چ ۵، ۱۳۷۵.
  - ۳۷۳. هیدجی، محمدعلی، رسالهٔ دخانیه، به کوشش علی اکبر ولایتی، تهران، مرکز چاپ و انتشارات و زارت امور خارجه، ۱۳۸۱،
    - ٣٧٣. هيرز، استوارت، هجرت انديشة اجتماعي، ترجمة مزتاله فولادوند، تهران، طرح نو، ١٣٧٨.
  - ۳۷۵. هیل، دونالدز، «مهندسی مکانیک در میان مسلمانان»، ترجمهٔ معصومی همدانی، تشر د*انش، س ۳، ش ۳، ص ۵-*۳.
    - ۴۷۲. یاحسینی، قاسم، رئیس *علی دلواری؛* تجاوز نظامی بریتانیا و مقاومت جنوب، تهران، شیرازه، ۱۳۷۲.
  - ۳۷۷. یادها و یادمانها از آیت الله سید مصطفی خمینی، به کوشش کمیتهٔ علمی کنگرهٔ شهید آیت الله سید مصطفی خمینی، تهران، ج ۱، ۱۳۷۲.

- ۳۷۸. *پاران امام به روایت استا*د س*اواک* (شهید آیتانهٔ دکتر سید محمد حسبنی بهشتی)، آوران، مرتخ نوزسی اسناد تاریخی وزارت اطلاعات، ۱۳۷۸.
- ۳۷۹. یاران امام به روایت اسناد ساواک (شهید محمدعلی رجابی)، تهران، مرکز بسررسی اسمادنار بعنی وزارت اطلاعات، ۱۳۷۸.
  - ۳۸۰. یمتوبی، محمدبن واضح، تاریخ یعقوبی، ترجمهٔ عبدالمحمد آیتی، ح ۲، تهران، ۱۳۷۹. ۳۸۱. یوسفی اشکوری، حسن، در تکاپوی آزادی، تهران، بنیاد فرهنگی بازرگان، ح ۱، ۱۳۷۹.
- 382. Albert Hourant, Arable Though in the Liberal Ages, Oxford: University Press, 1962
- 383. Encyclopedia of Islam, Leiden, 1993
- 384. Encyclopedia of Islam, New Edition, S.V."musiki", (by O. Wright)
- 385. Haiko Haumann, Judalam and zionism, The First Zionist Congress in 1897, Basel, 1997
- 386. Hüseyin, Ydrdaydın, "Düşünce ve bilim Tarihi (1300-1600)", in Türkiye Tarihi, ed. Sina Akşın, vol. 2
- 387. John L. Usposito, The Iranian Revolution: It's Global Impact, Miami:
- 388. Florida, International University Press
- 389. Kumar, Raj Surrey of Medieval India, New Delhi 1999
- 300. Neşet, Çağatay, Makaleler ve Încelemeler, konya 1983
- 391. Sander Oral, Siyasi Tarih, Ank. 1989
- 392. Türkiye Tarihi



# Islamic Culture & Civilization

Dr. A. Velayati

نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها مرکز برنامهریزی و تحوین متون در سی نشر معارف تلفکس: ۲۵۱–۷۷۴۴۶۱